
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập I 

Cuốn 11 - 15 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cƣu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập I 

Cuốn 11 - 15 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cƣu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 11 ..................................................................................................................................... 4 

CHƢƠNG 16 .......................................................................................................................... 4 

GIẢI THÍCH:  XÁ-LỢI-PHẤT NHÂN DUYÊN ....................................................................... 4 

CHƢƠNG 17 .........................................................................................................................14 

GIẢI THÍCH:  ÐÀN BA-LA-MẬT .........................................................................................14 

CHƢƠNG 18 .........................................................................................................................17 

GIẢI THÍCH:  TÁN THÁN ÐÀN BA-LA-MẬT .......................................................................17 

CHƢƠNG 19 .........................................................................................................................19 

GIẢI THÍCH:  TƢỚNG CỦA ÐÀN BA-LA-MẬT ...................................................................19 

CHƢƠNG 20 .........................................................................................................................29 

GIẢI THÍCH: ÐÀN BA-LA-MẬT PHÁP THÍ .........................................................................29 

Cuốn 12 ....................................................................................................................................35 

Cuốn 13 ....................................................................................................................................60 

CHƢƠNG 21 .........................................................................................................................60 

GIẢI THÍCH: THI BA-LA-MẬT ............................................................................................60 

Chƣơng 22 ............................................................................................................................65 

GIẢI THÍCH: NGHĨA CỦA GIỚI TƢỚNG ...........................................................................65 

CHƢƠNG 23 .........................................................................................................................87 

GIẢI THÍCH: TÁN THÁN NGHĨA THI-LA BA-LA-MẬT ........................................................87 

Cuốn 14 ....................................................................................................................................91 

GIẢI THÍCH: THI-LA BA-LA-MẬT ..........................................................................................91 

CHƢƠNG 24 .........................................................................................................................98 

GIẢI THÍCH: SẰN-ÐỀ BA-LA-MẬT.....................................................................................98 

Cuốn 15 .................................................................................................................................. 112 

GIẢI THÍCH: SẰN-ÐỀ BA-LA-MẬT PHÁP NHẪN ................................................................ 112 

CHƢƠNG 25 ....................................................................................................................... 125 

GIẢI THÍCH: TỲ-LÊ-GIA BA-LA-MẬT ............................................................................... 125 







Cuốn 11 

CHƢƠNG 16 

GIẢI THÍCH:  XÁ-LỢI-PHẤT NHÂN DUYÊN 

KINH:  Phật bảo Xá-Lợi-Phất.   

LUẬN:   Hỏi:  Bát-nhã Ba-la-mật là pháp của Bồ-tát Ma-ha-tát, vì sao Phật bảo Xá-

Lợi-Phất mà không bảo Bồ-tát? 

 Ðáp:   Xá-Lợi-Phất là vì trí tuệ bậc nhất trong tất cả đệ tử, nhƣ Phật có bài kệ nói: 

 "Trí hết thảy chúng sanh,  

 Chỉ trừ Phật Thế Tôn,  

 Muốn sánh Xá-Lợi-Phất 

 Trí tuệ và đa văn,  

 Ở trong mười sáu phần,  

 Còn không bằng được một".  

Lại nữa, Xá-Lợi-Phất có trí tuệ đa văn và công đức lớn.  Năm mới tám tuổi đã 

tụng mƣời tám bộ kinh, thông hiểu hết thảy kinh sách nghĩa lý.  Khi ấy ở nƣớc 

Ma-kiệt-đà có anh em Long vuơng, một tên là Cật-Lợi, một tên là A-già-hòa-la. 

Trời mƣa xuống đúng thời, nƣớc không bị mất mùa, nhân dân cảm phục, thƣờng 

chọn tháng trọng xuân, tất cả họp lại để đi đến chỗ ở của Rồng, mở đại hội, tấu 

nhạc, luận nghĩa trọn một ngày.  Từ xƣa đến nay, sự tập hội ấy chƣa bõ, bèn lấy 

tên Rồng để đặt tên hội này.  Lệ thƣờng trong ngày ấy, trải bốn tòa cao, một cho 

Quốc vƣơng, một cho Thái tử, một cho Ðại thần, một cho Luận sƣ.  Bấy giờ Xá-

Lợi-Phất với cái thân tám tuổi, hỏi mọi ngƣời rằng:  "Bốn tòa cao ấy đặt cho ai?" 

Mọi ngƣời đáp:  "Cho Quốc vƣơng, thái tử, đại thần, luận sĩ". 

Khi ấy Xá-Lợi-Phất  quán  sát ngƣời đƣơng thời Bà-la-môn  v.v... thấy thần tình, 

đởm  lƣợc,  chí  hƣớng  của  họ,  không  ai  hơn  mình,  bèn  bƣớc  lên  tòa  dành  cho 

luận sĩ, kiết già phu tọa.  Mọi ngƣời thấy vậy nghi ngờ lấy làm lạ, hoặc bảo đó là 

nhỏ dại vô tri, hoặc bảo là có trí tuệ hơn ngƣời.  Tuy khen cho là thần dị, nhƣng 

vẫn ôm lòng kiêu căng, sợ xấu hổ với tuổi nhỏ kia, không tự mình nói với; mà sai 

đệ tử niên thiếu chuyển lời để hỏi.  Xá-Lợi-Phất đáp lại đúng chỉ thú, lời lẽ nghĩa 

lý siêu tuyệt.  Khi ấy các Luận sƣ tán thán là chƣa từng có.  Không luận kẻ ngu 

ngƣời  trí,  lớn  nhỏ  tất  cả  đều  phục.   Vua  rất  hoan  hỷ,  liền  ra  lệnh  quan  Hữu  ty 

phong tặng một làng để cung cấp thƣờng xuyên.  Vua cỡi xe Voi, rung lịnh tuyên 

cáo  cho  tất  cả  đều  rõ.   Trong  mƣời  sáu  đại  quốc,  sáu  đại  thành  thảy  đều  vui 

mừng. 

Khi ấy, với ngƣời con thầy bói tên là Câu-luật-đà, họ Ðại Mục-kiền-liên, Xá-Lợi-

Phất  kết làm bạn thân.  Xá-Lợi-Phất thì tài trí thông minh đƣợc quý, Mục-kiền-

liên thì sáng suốt khoát đạt đƣợc trọng.  Hai ngƣời này tài trí ngang nhau, đức 

hạnh  tƣơng  đồng,  đi  thì  cùng  đi,  ở  thì  cùng  ở,  nhỏ  lớn  quyến  luyến,  giao  ƣớc 

chung thủy.  Về sau cả hai nhàm chán việc đời, xuất gia học đạo, làm đệ tử của 

Phạm-chí.  Tinh cần cầu đạo, đã lâu mà chẳng có chứng nghiệm, mới  đem hỏi 

Thầy.  Thầy tên là Sằn-xà-gia (Sànjaya) trả lời rằng:  "Từ khi Ta cầu đạo, trải bao 

nhiêu năm, chẳng biết là đạo quả không có chăng hay Ta không phải là ngƣời 

cầu đạo chăng mà Ta cũng chẳng đƣợc gì?" 

Một ngày kia ông Thầy mắc bệnh, Xá-Lợi-Phất đứng ở phía trên đầu, Mục-kiền-

liên đứng ở phía dƣới chân, thấy thở hổn hển, mạng sắp chết, thƣơng xót mà 

cƣời.  Hai ngƣời đồng lòng cùng hỏi cƣời vì ý gì?  Ông Thầy trả lời:  "Ngƣời đời 

không có mắt, bị ân ái bức bách, Ta thấy vua nƣớc Kim Ðịa chết, đại phu nhân 

của ông tự nhảy vào đống lửa, mong cùng ở một chỗ, nhƣng hai ngƣời ấy hành 

nghiệp và quả báo khác nhau, nơi sanh đến cũng khác nhau.  Khi ấy hai ngƣời 

lấy viết ghi lại ý thầy, muốn để nghiệm xem hƣ thật". 

Sau  có  ngƣời  khách  buôn  nƣớc  Kim  Ðịa,  từ  xa  đi  đến  nƣớc  Ma-kiệt-đà,  hai 

ngƣời  lấy  sự  thật  xét  nghiệm,  quả  đúng  nhƣ  lời  Thầy  nói,  mới  bùi  ngùi  than 

rằng:   "Chúng  ta  chẳng  phải  là  hạng  ngƣời  cầu  đạo  chăng?   Hay  là  Thầy  còn 

giấu chúng ta chăng?" 

Hai ngƣời cùng nhau thề rằng:  "Nếu ai gặp đƣợc vị cam lồ trƣớc, phải cho nhau 

cùng nếm!". 

Lúc ấy, Phật đã độ cả ngàn anh em ông Ca-diếp, đang lần lƣợt đi qua các nƣớc, 

đến thành Vƣơng-xá, dừng chân lại ở vƣờn Trúc.  Hai thầy Phạm-chí nghe Phật 

ra  đời,  cùng  nhau  đi  vào  thành  Vƣơng-xá  để  biết  tin  tức.   Bấy  giờ  có  một  Tỳ-

kheo tên là A-thuyết-thị (Assaji - một trong năm thầy Tỳ-kheo  đƣợc Phật độ đầu 

tiên) mặc  y cầm bát, vào thành khất thực.  Xá-Lợi-Phất trông thấy dung nghi  y 

phục khác thƣờng, các căn tịch tịnh, trầm mặc, đi đến hỏi rằng:  "Ngài đệ tử ai? 

Ngƣời nào là thầy của ngài?"  Ðáp:  "Thái tử dòng họ Thích nhàm chán sự khổ, 

già,  bệnh,  chết,  xuất  gia  học  đạo,  chứng  đƣợc  Vô  thƣợng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác, là Thầy của tôi".  Xá-Lợi-Phất nói:  "Thầy ông dạy thế nào nói cho tôi biết 

với?" Tỳ-kheo đáp kệ: 

 "Tuổi tôi còn trẻ nhỏ,  

 Ngày thọ giới mới mẻ,  

 Ðâu thể diễn chí chơn,  

 Nói rộng nghĩa Như Lai".  

Xá-Lợi-Phất  nói:   "Xin  ngài  hãy  lƣợc  nói  nghĩa  cốt  yếu".   Bấy  giờ  Tỳ-kheo  A-

thuyết-thị nói kệ: 

 "Các pháp nhân duyên sanh,  

 Pháp ấy là nhân duyên,  

 Pháp ấy nhân duyên diệt,  

 Ðại sư nói như vậy".  

Xá-Lợi-Phất nghe kệ xong liền chứng đƣợc sơ quả, trở về để báo lại với Mục--

liên. Mục-liên trông thấy nhan sắc từ hòa vui vẻ, nghinh tiếp và hỏi:  "Anh đƣợc 

vị cam lồ ƣ?  Nói cho tôi biết?"  Xá-Lợi-Phất liền nói lại bài kệ vừa đƣợc nghe. 

Mục-liên  nói:   "Hãy  nói  lại  cho  lần  nữa",  liền  nói  lại.   Mục-liên  nghe  xong  cũng 

chứng đƣợc Sơ quả. 

Hai Thầy cùng hai trăm năm mƣơi đệ tử, đều đi đến chỗ Phật.  Phật từ xa thấy 

hai ngƣời đi đến, bảo các Tỳ-kheo rằng:  "Các ông đã từng thấy hai ngƣời ấy ở 

trƣớc các Phạm-chí chăng?"  Các Tỳ-kheo thƣa:  "Bạch Thế Tôn, đã thấy", Phật 

nói:  "Hai ngƣời ấy là đệ tử đệ nhất và thần thông đệ nhất trong hàng đệ tử của 

Ta". 

Hai ngƣời cùng chúng đệ tử đi dần đến gần Phật, đến rồi cúi đầu đứng qua một 

bên, cùng bạch Phật rằng:  "Bạch Thế Tôn!  Chúng con muốn đƣợc xuất gia thọ 

giới ở trong Phật pháp".  Phật nói:  "Thiện tai Tỳ-kheo!", tức thời râu tóc tự rụng, 

áo pháp mặc vào thân, y bát đầy đủ thọ giới thành tựu. 

Qua  nửa  tháng  sau,  lúc  Phật  thuyết  pháp  cho  Trƣờng  Trão  Phạm-chí,  Xá-Lợi-

Phất chứng đắc đạo quả A-la-hán.  Sở dĩ nửa tháng sau mới đắc đạo là vì ngƣời 

sẽ làm Thầy theo Phật chuyển pháp luân, thì phải ở Học địa, phải hiện tiền tự 

chứng nhập các pháp, mỗi mỗi biết đầy đủ, thế nên nửa tháng sau mới chứng 

đắc đạo quả A-la-hán. 

Có các thứ công đức nhƣ vậy rất nhiều, thế cho nên Xá-Lợi-Phất tuy là A-la-hán, 

mà Phật đem pháp Bát-nhã Ba-la-mật sâu xa để nói cho. 

 Hỏi:   Nếu  vậy,  tại  sao  lúc  đầu  ít  vì  Xá-Lợi-Phất  nói,  về  sau  nhiều  vì  Tu-bồ-đề 

nói?  Nếu vì trí tuệ bậc nhất, thì nên vì Xá-Lợi-Phất nói nhiều; cớ sao lại vì Tu-

bồ-đề nói nhiều? 

 Ðáp:    Xá-Lợi-Phất  là  vị  trí  tuệ  bậc  nhất  trong  hàng  đệ  tử  Phật,  Tu-bồ-đề  là  vị 

đƣợc  Vô tránh tam  muội  đệ  nhất trong  hàng đệ tử  Phật.  Tƣớng trạng của Vô 

tránh tam muội là thƣờng quán sát chúng sanh, không để tâm sinh phiền não, 

phần nhiều hành theo tâm lân mẫn.  Các Bồ-tát là ngƣời mở rộng thệ nguyện lớn 

để độ chúng sanh, thƣơng xót đồng đều, thế nên Phật sai nói Bát-nhã Ba-la-mật. 

Lại nữa, Tu-bồ-đề ƣa tu Không tam muội.  Nhƣ Phật ở cung trời Ðao-lợi, hạ an 

cƣ,  thọ  tuế  xong,  trở  xuống  lại  Diêm-phù-đề.   Bấy  giờ  Tu-bồ-đề  đang  ở  trong 

hang đá, tự suy nghĩ:  "Phật từ trời Ðao-lợi đi xuống, ta nên đi đến chỗ Phật ƣ? 

Hay không nên đi đến chỗ Phật ƣ?"  Lại nghĩ:  "Phật thƣờng nói, nếu ngƣời dùng 

con mắt trí tuệ để quán Phật pháp thân, thời trong sự thấy Phật đó là hơn cả". 

Lúc ấy, vì Phật từ trời Ðao-lợi xuống, cho nên bốn bộ chúng trong Diêm-phù-đề 

tập  họp,  do  đó  mà  chƣ  thiên  thấy  ngƣời,  ngƣời  cũng  thấy  chƣ  thiên.   Ngồi  ở 

giữa  có  Phật  và  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng,  chƣ  thiên,  đại  chúng.   Chúng  hội 

trang nghiêm, từ trƣớc chƣa từng có.  Tâm Tu-bồ-đề suy nghĩ:  "Nay đại chúng 

này tuy là thù diệu đặc biệt, nhƣng thế không thể lâu bền, pháp sanh diệt đều trở 

về vô thƣờng".  Nhân bƣớc đầu của phép quán vô thƣờng này, mà biết đƣợc tất 

cả đều là không, không có thật.   Khi tu phép quán ấy, liền đƣợc chứng đạo. 

Bấy giờ, tất cả mọi ngƣời đều mong muốn thấy Phật để lễ kính cúng dƣờng.  Có 

Tỳ-kheo-ni Hoa Sắc muốn trừ sự xấu của cái tiếng nữ, bèn hóa làm Chuyển luân 

Thánh vƣơng  và bảy báu, ngàn đứa con.  Mọi ngƣời  trông  thấy đều đứng dậy 

khỏi  chỗ  ngồi.   Hóa  vƣơng  đi  đến  chỗ  Phật  xong,  trở  lại  thân  nhƣ  cũ  làm  Tỳ-

kheo-ni trƣớc tiên đảnh lễ Phật. 

Khi ấy, Phật nói  với Tỳ-kheo-ni:   "Chẳng phải ngƣơi trƣớc tiên đảnh lễ Ta, mà 

chính  Tu-bồ-đề  trƣớc  tiên  đảnh  lễ  Ta,  vì  cớ  sao?   Vì  Tu-bồ-đề  quán  các  pháp 

Không, ấy là thấy Phật pháp thân, thành chơn cúng dƣờng, hơn hết  trong các 

cúng dƣờng , chẳng phải do cung kính sanh thân là cúng dƣờng vậy. 

Vì vậy, nên nói Tu-bồ-đề thực hành Không tam muội, cùng tƣơng ứng với tƣớng 

Không Bát-nhã Ba-la-mật.  Thế nên Phật sai Tu-bồ-đề thuyết Bát-nhã Ba-la-mật. 

Lại  nữa,  vì  chúng  sanh  tin  kính  vị  A-la-hán,  các  lậu  đã  sạch  hết,  nên  Phật  sai 

thuyết, để chúng sanh tâm tịnh tín.  Các Bồ-tát, chƣa hết lậu, nếu vì các ngƣời 

mà nói thì họ không tin.  Vì vậy, nên Phật đối với cả Xá-Lợi-Phất và Tu-bồ-đề mà 

thuyết Bát-nhã Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Sao gọi là Xá-Lợi-Phất?  Ðó là tên cha mẹ đặt?  Hay dựa vào hành vi công 

đức mà đặt? 

 Ðáp:  Ðó là tên do cha mẹ đặt.  Ở trong Diêm-phù-đề, nơi an lạc nhất có nƣớc 

Ma-kiệt-đà, trong nƣớc đó có thành lớn tên là Vƣơng-xá, vua tên là Tần-bà-sa-

la, có vị luận sƣ dòng Bà-la-môn tên là Ma-đà-la.  Vì ngƣời ấy luận nghị giỏi nên 

vua phong cho một ấp, cách thành lớn không xa.  Ma-đà-la còn có gia đình, vợ 

sanh một ngƣời con gái, có con mắt giống chim Xá-lợi, liền đặt tên con gái ấy là 

Xá-lợi.   Lần thứ hai  sinh một ngƣời  con  trai, mà  xƣơng  đầu  gối thô to, nên đặt 

tên là Câu-hy-la (có nghĩa là đầu gối to lớn). 

Bà-la-môn Ma-đà-la đã có gia đình, phải nuôi nấng con trai con gái, nên sở học 

về kinh sách đều bị cũ xƣa không còn đƣợc trau dồi mới. 

Lúc ấy ở Nam Thiên Trúc có một thầy đại luận nghị Bà-la-môn, đối với mƣời tám 

thứ đại kinh, thảy đều thông lợi.  Ngƣời này đi vào thành Vƣơng-xá, trên đầu đội 

lửa, lấy nịt sắt nịt bụng.  Ngƣời ta hỏi lý do, bèn nói:  "Sở học kinh sách của tôi 

quá nhiều, sợ bụng bị vỡ ra, cho nên nịt nó lại".  Lại hỏi:  "Trên đầu vì sao đội 

lửa?"   Ðáp:   Vì  tối  quá".   Mọi  ngƣời  nói:   "Mặt  trời  mọc  chiếu  sáng,  tại  sao  nói 

tối?"  Ðáp:  "Tối có hai thứ:  Một là ánh sáng mặt trời không chiếu đến, hai là ngu 

si che tối.  Nay tuy có mặt trời sáng mà ngu si còn đen tối".  Mọi ngƣời nói:  "Chỉ 

vì ông chƣa gặp Bà-la-môn Ma-đà-la, nếu ông gặp thì bụng sẽ teo, sáng sẽ tối". 

Vị  Bà-la-môn  ấy  đi  ngay  đến  bên  chiếc  trống,  đánh  trống  luận  nghị  lên.   Quốc 

vƣơng nghe hỏi:  "Ấy là ngƣời nào?"  Các quan thần đáp:"  Ở Nam Thiên Trúc 

có một Bà-la-môn tên Ðề-xá, là một đại luận nghị sƣ, muốn tìm luận xứ, cho nên 

đánh trống luận". 

Ðại vƣơng hoan hỷ, liền họp mọi ngƣời mà cáo rằng:  "Ai có thể vấn nạn, hãy 

cùng ngƣời ấy luận nghị?" Ma-đà-la nghe vậy tự nghĩ:  "Ta vì đã cũ xƣa, không 

còn tập luyện đổi mới, không biết nay có thể cùng ngƣời ấy luận chăng?", gắng 

gỗ mà đi  đến.   Giữa đƣờng thấy hai con Trâu đực đang húc bạng nhau, trong 

tâm khởi ý tƣởng tƣợng:  "Con Trâu này là Ta, con Trâu kia là ngƣời.  Lấy đó bói 

xem biết đƣợc ai thắng".  Nhƣng con Trâu này không bằng, bèn sầu lo quá, mà 

tự nghĩ rằng:  "Cứ nhƣ tƣớng trạng ấy, ta sẽ không bằng". 

Khi sắp đi vào giữa chúng, thấy có ngƣời mẹ, ôm một bình nứơc đứng ngay ở 

trƣớc, bị khoẹo chân té đất bình vỡ.  Lại nghĩ rằng:  "Ðây cũng là điềm không tốt 

nữa".  Ma-đà-la hết sức không vui. 

Khi đi vào giữa chúng, thấy luận sƣ kia, nhan mạo ý chí, khí sắc tƣớng tốt đầy 

đủ, biết mình không bằng.  Nhƣng việc chẳng đặng ngừng, phải cùng chung luận 

nghị.  Luận nghị đã giao ƣớc, liền bị thua.  Ðại vƣơng hoan hỷ là có ngƣời đại trí 

sáng suốt đi vào nƣớc ta, còn muốn phong cho một ấp.  Quần thần nghị bàn:  

"Một ngƣời thông minh đi đến, liền phong cho một ấp, công thần thì chẳng tƣởng 

thƣởng, chỉ ƣa thiùch ngữ luận, sợ rằng đó không phải là cái đạo an quốc toàn 

gia.  Nay Ma-đà-la bị thua, thì phải dành lại phong ấp để cho ngƣời thắng.  Nếu 

lại có ngƣời khác thắng thì lại dành lại để phong cho".  Vua chấp dụng lời ấy, liền 

dành lại đem phong cho ngƣời sau. 

Khi  ấy  Ma-đà-la  nói  với  Ðề-xá  rằng:   "Ông  là  ngƣời  thông  minh,  ta  gả  con  gái 

cho, con trai chỉ làm lụy nhau.  Chi bằng nay ta muốn đi xa đến nƣớc khác để 

cầu bổn chí". 

Ðề-xá nhận ngƣời con gái kia làm vợ.  Ngƣời vợ mang thai, nằm mộng thấy một 

ngƣời thân mặc áo giáp, đầu đội mũ trụ, tay cầm Kim-cang, xô phá các núi mà 

đứng một bên núi lớn.  Thức dậy nói lại với chồng:  "Tôi mộng nhƣ vậy".  Ðề-xá 

nói:   "Bà  sẽ  sanh  con  trai,  tồi  phục  hết  thảy  các  luận  nghị  sƣ,  chỉ  không  hơn 

đƣợc một ngƣời, lại sẽ làm đệ tử ngƣời đó". 

Xá-lợi mang thai.  Vì đứa con trong thai mà mẹ cũng thông minh, rất có khả năng 

luận nghị.  Em trai là Câu-hy-la, cùng với chị luận nghị, mỗi lần luận nghị đều bị 

thua, không bằng, biết đứa con trong thai của chị, chắc chắn là đại trí tuệ, chƣa 

sanh mà đã nhƣ vậy, huống gì sanh ra?  Liền bỏ nhà đi học vấn, đến Nam Thiên 

Trúc, không rảnh để cắt móng tay, chuyên đọc mƣời tám thứ kinh thơ, đều thông 

suốt,  cho  nên  ngƣời  thời  bấy  giờ  gọi  là  Phạm-chí  móng  tay  dài  (Trƣờng  Trão 

Phạm-chí).  Con của chị đã sanh, bảy ngày sau, bọc trong giạ trắng, đem chỉ với 

cha nó.  Cha nó suy nghĩ:  "Ta tên Ðề-xá, vậy theo tên ta mà đặt tên là Ƣu-ba-

đề-xá (Ƣu-ba Tàu dịch Trụ, nghĩa là theo, Ðề-xá là tên ngôi sao).  Ấy là tên do 

cha mẹ đặt.  Mọi ngƣời vì thấy ngƣời kia do bà Xá-lợi sanh ra, nên đều gọi là 

Xá-lợi-phất (Phất nghĩa là con, tử). 

Lại,  Xá-lợi-phất  đời  đời  có  bản  nguyện,  làm  ngƣời  đệ  tử  bậc  nhất  của  Phật 

Thích-ca  Mâu-ni,  tự  là  Xá-lợi-phất.   Ðó  là  tên  do  nhân  duyên  bản  nguyện.   Do 

các lẽ đó nên gọi là Xá-lợi-phất. 

 Hỏi:   Nếu nhƣ vậy, sao không gọi là Ƣu-ba-đề-xá mà chỉ nói Xá-lợi-phất? 

 Ðáp:    Ngƣời  thời  bấy  giờ  quý  trọng  ngƣời  mẹ  kia,  thông  minh  bậc  nhất  trong 

chúng nữ nhân.  Do nhân duyên ấy cho nên gọi là Xá-lợi-phất. 

KINH:  Bồ-tát Ma-ha-tát muốn đem Nhất thiết chủng trí biết Nhất thiết pháp, 

thì phải tập hành Bát-nhã Ba-la-mật.  

LUẬN:   Nghĩa chữ Bồ-tát Ma-ha-tát, trƣớc đã nói ở chƣơng Tán thán Bồ-tát. 

 Hỏi:  Sao gọi là nhất thiết chủng?  Sao gọi là nhất thiết pháp? 

 Ðáp:   Cửa trí tuệ gọi là chủng.  Có ngƣời do một cửa trí tuệ để quán, có ngƣời 

do hai, ba, mƣời, trăm, ngàn, vạn cho đến hằng hà sa A-tăng-kỳ cửa trí tuệ để 

quán các pháp.  Nay do nhất thiết cửa trí mà vào nhất thiết chủng loại, quán nhất 

thiết  pháp,  cho  nên  gọi  là  Nhất  thiết  chủng.   Nhƣ  ngƣời  phàm  phu  có  ba  thứ 

quán.  Muốn cầu lìa dục, sắc, nên quán Dục giới, Sắc giới là thô ác, dối hoặc, ô 

trƣợc,  nặng  nề.   Còn  Phật  đệ  tử  thì  có  8  thứ  quán  là,  quán  vô  thƣờng,  khổ, 

không,  vô  ngã,  nhƣ  bệnh,  nhƣ  ung  nhọt,  nhƣ  mũi  tên  cắm  vào  thân,  bức  não 

hoạn nạn.  Tám thứ Thánh quán ấy vào trong bốn Thánh đế trở thành bốn hành 

tƣớng trong mƣời sáu hành tƣớng. 

Mƣời  sáu  hành  tƣớng  là:   Quán  Khổ  đế  có  bốn  hành  tƣớng:  Vô  thƣờng,  khổ, 

không, vô ngã. Quán khổ nhân (Tập đế) có bốn hành tƣớng: Tập, nhân, duyên, 

sanh.  Quán  khổ  tận  (Diệt  đế)  có  bốn  hành  tƣớng:  Tận,  diệt,  diệu,  xuất.   Quán 

đạo đế có bốn hành tƣớng: Ðạo, chánh, hành, tích (dấu). 

Trong phép quán hơi thở ra vào lại có mƣời sáu hành tƣớng.  1- Quán hơi thở 

vào,  2-  Quán  hơi  thở  ra,  3-  Quán  hơi  thở  dài,  thở  ngắn,  4-  Quán  hơi  thở  chạy 

khắp thân, 5-  Trừ các thân hành (hơi thở), 6-  Thọ hỷ, 7-  Thọ lạc, 8-  Thọ các 

tâm hành, 9-  Khởi tâm mừng, 10-  Tâm khởi thu nhiếp, 11-  Tâm khởi giải thoát, 

12-  Quán vô thƣờng, 13-  Quán rã hoại, 14-  Quán lìa dục, 15-  Quán diệt, 16-  

Quán vứt bỏ. 

Lại  có  sáu  niệm:   Niệm  Phật  là  niệm  đức  Phật  là  đấng  Nhƣ  Lai,  Ứng  cúng, 

Chánh đẳng giác.  Nhƣ vậy đủ mƣời hiệu, năm niệm khác nhƣ sau sẽ nói. 

Thế trí, xuất thế trí, A-la-hán, Bích-chi Phật, Bố-tát, Phật trí.  Trí tuệ nhƣ vậy biết 

rõ các pháp gọi là Nhất thiết chủng. 

Nhất thiết pháp là:  Pháp của thức duyên, là Nhất thiết pháp.  Ðó là nhãn thức 

duyên  sắc,  nhĩ  thức  duyên  tiếng,  tỷ  thức  duyên  mùi,  thiệt  thức  duyên  vị,  thân 

thức  duyên  xúc, ý thức  duyên pháp.   Duyên  mắt,  duyên sắc, duyên nhãn thức 

cho đến duyên ý, duyên pháp, duyên ý thức, ấy gọi là Nhất thiết pháp, là pháp 

của các thức duyên. 

Lại nữa, pháp của trí duyên là Nhất thiết pháp.  Ðó làkhổ trí biết khổ, tập trí biết 

tập,  đạo  trí  biết  đạo.   Thế  trí  biết  khổ,  tập,  tận,  đạo  và  hƣ  không,  chẳng  phải 

thƣờng duyên Diệt đế.  Ấy là pháp của trí duyên. 

Lại nữa, hai pháp thu nhiếp hết thảy pháp là:  Pháp sắc, pháp vô sắc.  Pháp có 

thể thấy, pháp không thể thấy; pháp có đối ngại, pháp không đối ngại; hữu lậu, 

vô lậu, hữu vi, vô vi;tƣơng ƣng với tâm, không tƣơng ƣng với tâm; tƣơng ƣng 

với nghiệp, không tƣơng ƣng với nghiệp (trong tâm pháp, trừ tƣ tâm sở, tất cả 

đều tƣơng ƣng, vì nghiệp tức là tƣ cho nên trừ), pháp gần, pháp xa v.v... Các 

loại hai pháp nhƣ thế thu nhiếp hết thảy pháp (hiện tại và vô vi là pháp gần, vị lai, 

quá khứ là pháp xa). 

Lại nữa, ba pháp thu nhiếp hết thảy pháp, đó là:  Thiện, bất thiện, vô ký; học, vô 

học, phi học phi vô học; kiến đế đoạn, tƣ duy đoạn, bất đoạn. 

Lại  nữa,  ba  pháp  thu  nhiếp  hết  thảy  pháp  là:   Năm  uẩn,  mƣời  hai  nhập,  mƣời 

tám giới.  Ðem các loại ba pháp nhƣ thế thu nhiếp hết thảy pháp. 

Lại  có  bốn  pháp  thu  nhiếp  hết  thảy  pháp,  đó  là:  Pháp  quá  khứ,  vị  lai,  hiện  tại, 

pháp chẳng phải quá khứ, vị lai, hiện tại.  Pháp ràng buộc ở Dục giới, pháp ràng 

buộc ở Sắc giới, pháp ràng buộc ở Vô sắc giới, pháp không ràng buộc.  Pháp từ 

nhân  thiện,  pháp  từ  nhân  bất  thiện,  pháp  từ  nhân  vô  ký,  pháp  chẳng  phải  từ 

nhân thiện, bất thiện, vô ký.  Pháp duyên, pháp duyên không duyên, pháp duyên 

duyên  không  duyên,  pháp  chẳng  phải  duyên  duyên  chẳng  phải  duyên  không 

duyên.  Các loại bốn pháp nhƣ vậy thu nhiếp hết thảy pháp. 

Lại có năm pháp thu nhiếp hết thảy pháp, đó là:  Sắc, tâm, tâm tƣơng ƣng, tâm 

không tƣơng ƣng và pháp vô vi.  Các loại nhƣ vậy thu nhiếp hết thảy pháp. 

Lại có sáu pháp thu nhiếp hết thảy  pháp, đó làPháp thấy khổ đoạn, pháp thấy 

tập, tận, đạo đoạn, pháp tƣ duy đoạn và pháp chẳng đoạn.  Các loại sáu pháp 

nhƣ vậy, cho đến vô lƣợng, thu nhiếp hết thảy pháp.  Ấy là Nhất thiết pháp. 

 Hỏi:    Các  pháp  sâu  xa  vi  diệu  không  thể  nghĩ  bàn,  hết  thảy  chúng  sanh  còn 

không  thể  biết  đƣợc,  huống  gì  một  ngƣời  mà  muốn  biết  hết  tất  cả  pháp?   Thí 

nhƣ có ngƣời, muốn lƣờng đại địa và đếm giọt nƣớc của biển cả, muốn cân núi 

Tu-di, muốn biết ranh giới của hƣ không, những điều nhƣ vậy còn không thể biết 

đƣợc.  Tại sao muốn dùng nhất thiết chủng để biết hết thảy pháp? 

 Ðáp:   Ngu si che tối rất là khổ, trí tuệ sáng suốt rất là vui.  Hết thảy chúng sanh 

đều không cầu đến khổ, chỉ muốn tìm vui, cho nên Bồ-tát cầu hết thảy đại trí tuệ 

bậc nhất mà quán hết thảy chủng để biết hết thảy pháp.  Bồ-tát ấy phát đại tâm 

khắp vì hết thảy chúng sanh mà cầu đại trí tuệ, cho nên muốn biết hết chủng hết 

thảy pháp.  Cũng nhƣ thầy thuốc vì một ngƣời hai ngƣời thì dùng một thứ thuốc 

hai  thứ  thuốc  là  đủ,  còn  nếu  muốn  trị  bệnh  của  hết  thảy  chúng  sanh  thì  phải 

dùng  hết thảy  thứ thuốc.  Bồ-tát cũng nhƣ  vậy.   Muốn  độ  hết thảy  chúng sanh 

cho nên muốn biết hết thảy chủng hết thảy pháp.  Nhƣ các pháp sâu xa vi diệu 

vô lƣợng, thì trí tuệ của Bồ-tát cũng sâu xa vi diệu vô lƣợng.  Trƣớc đây trong 

đoạn  đáp  lại  các  vấn  nạn  phá  bác  về  "ngƣời  Nhất  thiết  trí"  đã  nói  rộng.   Cũng 

nhƣ cái hòm lớn thì nắp cũng lớn. 

Lại nữa, nếu không lấy lý nghĩa để cầu hết thảy pháp, thời không thể đƣợc.  Nếu 

lấy lý nghĩa để cầu thời không có điều gì không đƣợc.  Thí nhƣ dùi lửa với cây 

thời lửa bật ra, chẻ củi tìm lửa, lửa không thể có, cũng nhƣ đại địa có ranh giới, 

chẳng phải ngƣời Nhất thiết trí, ngƣời không có đại thần lực thời không thể biết 

đƣợc.  Nếu có sức thần thông lớn thời biết đƣợc ranh giới đại địa của ba ngàn 

đại thiên thế giới.  Nay đại địa này ở trên Kim cƣơng, bốn phía của ba ngàn đại 

thiên thế giới là hƣ không.  Nhƣ vậy gọi là ranh giới đại địa.  Muốn cân núi Tu-di 

cũng nhƣ vậy.  Muốn lƣờng hƣ không, chẳng phải không lƣợng đƣợc, nhƣng hƣ 

không thì không có gì cả, cho nên không thể lƣờng. 

KINH:  Xá-lợi-phất bạch Phật rằng:  "Bạch Thế Tôn!  Bồ-tát Ma-ha-tát tại sao 

muốn dùng hết thảy chủng biết hết thảy pháp thì phải tập hành Bát-nhã Ba-

la-mật?"  

LUẬN:    Hỏi:   Phật  muốn  thuyết  Bát-nhã  Ba-la-mật  nên  hiện  các  thứ  thần  biến, 

hiện rồi thì nên thuyết liền, cớ sao để Xá-lợi-phất hỏi rồi sau mới thuyết? 

 Ðáp:   Hỏi rồi mới đáp, cách thức của Phật là phải nhƣ vậy. 

Lại nữa, Xá-lợi-phất biết Bát-nhã Ba-la-mật là pháp sâu xa vi diệu vô tƣớng, khó 

hiểu  khó  biết,  tự  dùng  trí  lực  suy  nghĩ  nhiều  cách,  nhƣ  quán  các  pháp  vô 

thƣờng,  đó  là  Bát-nhã  Ba-la-mật   ƣ?   Hay  không  là  Bát-nhã  Ba-la-mật   ƣ?   Vì 

không thể tự hiểu đƣợc cho nên hỏi. 

Lại nữa, Xá-lợi-phất chẳng phải là ngƣời Nhất thiết trí, đối với trong trí tuệ của 

Phật, chỉ nhƣ bé con.  Nhƣ trong kinh A-bà-đàn-na nói:  "Phật trú ở Kỳ Hoàn, đi 

kinh hành lúc xế chiều, Xá-lợi-phất theo Phật kinh hành.  Khi ấy có con chim Cắt 

đuổi chim Bồ câu.  Bồ câu bay đến bên Phật, Phật kinh hành ngang qua, bóng 

phủ lên Bồ câu, thân Bồ câu an ổn, sợ hãi tiêu mất, không còn tiếng kêu.  Sau có 

bóng của Xá-lợi-phất đến, Bồ câu liền kêu lên và sợ hãi nhƣ lúc đầu.  Xá-lợi-phất 

bạch  Phật:   "Thân  Phật  và  thân  con,  đều  không  có  ba  độc,  vì  nhân  duyên  gì 

bóng Phật phủ lên Bồ câu thì Bồ câu im tiếng không còn sợ hãi, còn bóng của 

con phủ lên, thì Bồ câu kêu lên, sợ hãi nhƣ lúc đầu?"  Phật nói:  "Tập khí ba độc 

của ông chƣa hết, cho nên khi bóng của ông phủ lên thì sợ hãi không trừ.  Ông 

quán xem nhân duyên trƣớc của Bồ câu này mấy đời làm Bồ câu?" 

Xá-lợi-phất liền nhập vào tam muội Túc mạng trí, quán thấy Bồø câu ấy chính từ 

trong  loài  Bồø  câu  đến.   Nhƣ  vậy  một,  hai,  ba  đời,  cho  đến  tám  vạn  đại  kiếp, 

thƣờng làm thân Bồø câu.  Quá đây trở về trƣớc không còn thấy đƣợc nữa, Xá-

lợi-phất  từ tam  muội dậy  bạch Phật rằng:  "Bồø câu ấy trong tám  vạn đại kiếp 

thƣờng làm thân Bồø câu, quá đó về trƣớc, con không còn biết đƣợc nữa".  Phật 

nói:   "Ông  nếu  không  biết  đƣợc  hết  đời  quá  khứ,  thử  quán  xem  đời  vị  lai,  Bồø 

câu ấy đến lúc nào thì thoát đƣợc?" 

Xá-lợi-phất liền nhập vào tam muội Nguyện trí, quán thấy Bồø câu ấy một, hai, 

ba đời, cho đến tám vạn đại kiếp, chƣa thoát khỏi thân Bồø câu.  Quá đó trở đi, 

cũng không còn biết đƣợc nữa.  Từ tam muội  dậy,  bạch Phật:  "Con thấy  Bồø 

câu ấy từ một, hai, ba đời, cho đến tám vạn đại kiếp, chƣa thoát khỏi thân Bồø 

câu.  Quá đây trở đi không còn biết đƣợc nữa.  Con không biết giới hạn quá khứ, 

vị  lai.   Vậy  không  hiểu  Bồø  câu  ấy  lúc  nào  sẽ  thoát  khỏi".   Phật  bảo:   "  Xá-lợi-

phất!  Bồø câu ấy trừ hạng mức mà các Thanh-văn và Bích-chi Phật biết đƣợc, 

lại còn trải qua hằng hà sa đại kiếp, làm thân Bồø câu, khi tội hết mới đƣợc thoát 

khỏi, xoay vần mãi trong năm đƣờng, sau đƣợc làm thân ngƣời, trải qua trong 

năm trăm đời mới đƣợc lợi căn.  Lúc ấy có Phật, độ vô lƣợng vô số chúng sanh, 

sau đó vào Vô-dƣ Niết-bàn.  Giáo pháp để lại ở đời, ngƣời ấy (hậu thân Bồ câu) 

thọ năm giới Ƣu-bà-tắc, theo các Tỳ-kheo nghe tán thán công đức Phật, bấy giờ 

mới phát tâm, nguyện đƣợc làm Phật, vậy sau ba A-tăng-kỳ kiếp, thực hành sáu 

Ba-la-mật, mƣời địa đầy đủ, đƣợc làm Phật, độ vô lƣợng chúng sanh xong mà 

vào Niết-bàn. 

Khi ấy, Xá-lợi-phất hƣớng đến Phật sám hối, bạch Phật rằng:  "Ðối với một con 

chim, con còn không thể biết gốc ngọn của nó, huống gì các pháp?  Con nếu biết 

trí  tuệ  của  Phật  nhƣ  vậy,  thì  vì  trí  tuệ  Phật  mà  con  thà  vào  địa  ngục  chịu  vô 

lƣợng khổ, không cho là khó". 

Nhƣ vậy v.v... đối với các pháp vì không hiểu cho nên hỏi. 

 

CHƢƠNG 17 

GIẢI THÍCH:  ÐÀN BA-LA-MẬT 

KINH:  Phật bảo:  "Xá-Lợi-Phất!  Bồ-tát Ma-ha-tát do không trú pháp mà trú 

trong Bát-nhã Ba-la-mật, vì không có gì xả mà đƣợc đầy đủ Ðàn Ba-la-mật. 

Vì ngƣời cho, ngƣời nhận và tài vật đều bất khả đắc vậy".  

LUẬN:   Hỏi:   Bát-nhã Ba-la-mật là pháp những pháp gì? 

 Ðáp:    Có ngƣời nói:  Tuệ căn vô lậu là tƣớng Bát-nhã Ba-la-mật, vì cớ sao? Tuệ 

căn là bậc nhất trong các tuệ, nên gọi là Bát-nhã Ba-la-mật?  Vì tuệ căn vô lậu là 

bậc nhất, nên tuệ căn vô lậu gọi là Bát-nhã Ba-la-mật. 

 Hỏi:   Nếu Bồ-tát chƣa dứt hết kiết sử, làm sao thực hành tuệ vô lậu? 

 Ðáp:   Bồ-tát tuy chƣa dứt kiết sử, thực hành vô lậu Bát-nhã Ba-la-mật tƣơng tự, 

cho nên đƣợc gọi là thực hành vô lậu Bát-nhã Ba-la-mật.  Thí nhƣ ngƣời Thanh-

văn thực hành noãn pháp, đảnh pháp, nhẫn pháp, thế đệ nhất pháp, trƣớc tiên 

thực hành vô lậu tƣơng tự, sau mới dễ đƣợc sanh ra khổ pháp trí nhẫn. 

Có  ngƣời  nói:   "Bồ-tát  có  hai  hạng:   Có  hạng  dứt  kiết  sử  đƣợc  thanh  tịnh;  có 

hạng chƣa  dứt kiết  sử, không đƣợc thanh tịnh.   Bồ-tát  dứt  kiết sử  đƣợc thanh 

tịnh, thì có thể thực hành vô lậu Bát-nhã Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Nếu Bồ-tát đã dứt kiết sử, đƣợc thanh tịnh , sao còn phải thực hành Bát-

nhã Ba-la-mật? 

 Ðáp:   Tuy dứt kiết sử, mà mừơi địa chƣa viên mãn, chƣa trang nghiêm Phật độ, 

chƣa giáo hóa chúng sanh, thế cho nên thực hành Bát-nhã Ba-la-mật. 

Lại nữa, dứt kiết sử có hai:  Một là dứt tâm ba độc, không đắm trƣớc ngũ dục 

của cõi Ngƣời cõi Trời, hai là tuy không đắm trƣớc ngũ dục của cõi Ngƣời cõi 

Trời, nhƣng đối với ngũ dục công đức quả báo của Bồ-tát, chƣa thể xả ly.  Bồ-tát 

nhƣ vậy, nên phải thực hành Bát-nhã Ba-la-mật. 

Thí  nhƣ  Trƣởng  lão  A-nê-lô-đậu,  lúc  tọa  thần  ở  trong  rừng.   Thiên  nữ  Tịnh  Ái 

v.v...  đem  thân  sạch  đẹp  đến  thử  A-nê-lô-đậu.  A-nê-lô-đậu  nói:  "Các  chị  làm 

thành sắc xanh đi đến, không dùng tạp sắc, nên muốn quán bất tịnh, không thể 

quán đƣợc.  Sắc vàng, đỏ, trắng cũng nhƣ vậy". 

Khi ấy A-nê-lô-đậu nhắm mắt không nhìn mà nói rằng:  "Các chị đi cho xa".  Các 

thiên nữ liền biến mất không hiện. 

Thân  hình  phƣớc  báo  của  Trời  còn  nhƣ  vậy,  huống  là  vô  lƣợng  công  đức  quả 

báo ngũ dục của Bồ-tát? 

Lại nhƣ  vua  Chân-đà-ra (Indra) cùng  với tám  vạn  bốn ngàn  Chân-đa-ra đi  đến 

chỗ Phật, gảy đờn ca tụng để cúng dƣờng Phật.  Bấy giờ núi chúa Tu-di và cây 

cối các núi, nhân dân, cầm thú, hết thảy đều múa.  Ðại chúng ở bên Phật, cho 

đến Ðại Ca-diếp đều không thể ngồi yên trên tòa.  Lúc ấy Bồ-tát Thiên Tu hỏi:  

"Trƣởng lão Ðại Ca-diếp bậc kỳ túc cao niên, bậc nhất về hạnh tu mƣời hai pháp 

đầu đà, tại sao không thể ngồi yên trên tòa?"  Ðại Ca-diếp nói:  "Ngũ dục của ba 

cõi không thể làm lay động tôi, nhƣng đây là vì các công đức thần thông quả báo 

của Bồ-tát khiến tôi nhƣ vậy, chứ chẳng phải tôi có tâm động, không thể tự an. 

Thí  nhƣ  núi  Tu-di,  gió  thổi  bốn  bề  không  thể  làm  lay  động,  nhƣng  đến  khi  đại 

kiếp tận diệt, có gió Tỳ-lam nổi lên thì nhƣ thổi cỏ mục". 

Do các việc nhƣ vậy, nên biết trong hai thứ kiết sử, có một thứ chƣa dứt hết. 

Những Bồ-tát nhƣ vậy, nên phải thực hành Bát-nhã Ba-la-mật, ấy là trong A-tỳ-

đàm nói. 

Lại  có  ngƣời  nói:   "Bát-nhã  Ba-la-mật  là  hữu  lậu  tuệ,  vì  cớ  sao?   Vì  Bồ-tát  khi 

đến dƣới cội Bồ đề mới dứt hết kiết sử.  Trƣớc đó, tuy có đại trí tuệ, có vô lƣợng 

công đức mà các phiền não chƣa dứt hết.  Thế cho nên nói Bát-nhã Ba-la-mật 

của Bồ-tát là trí tuệ hữu lậu. 

Lại có ngƣời nói:  "Từ sơ phát tâm cho đến khi ngồi dƣới cội Ðạo thọ, những trí 

tuệ  có  đƣợc  ở  khoảng  trung  gian  đó,  gọi  là  Bát-nhã  Ba-la-mật.   Ðến  khi  thành 

Phật, thì Bát-nhã Ba-la-mật ấy đổi lại gọi là Tát-bà-nhã". 

Lại  có  ngƣời  nói:   "Trí  tuệ  hữu  lậu  vô  lậu  của  Bồ-tát  đều  gọi  là  Bát-nhã  Ba-la-

mật, vì cớ sao?  Vì Bồ-tát quán Niết-bàn, hành phật đạo.  Do việc nhƣ vậy, nên 

trí tuệ của Bồ-tát phải là vô lậu.  Lại nữa vì chƣa dứt hết kiết sử, việc phải làm 

chƣa làm xong, nên gọi là hữu lậu". 

Lại có ngƣời nói:  "Bát-nhã Ba-la-mật của Bồ-tát là vô lậu vô vi, không thể thấy, 

không đối ngại". 

Lại có ngƣời nói:  "Bát-nhã Ba-la-mật ấy, là không có tƣớng gì có thể nắm bắt, 

hoặc có hoặc không, hoặc thƣờng, hoặc vô thƣờng, hoặc không, hoặc thật.  Bát-

nhã  Ba-la-mật  ấy  không  nhiếp  thuộc  ấm,  giới,  nhập,  chẳng  phải  hữu  vi,  chẳng 

phải vô vi, chẳng phải pháp, chẳng phải phi pháp, không thủ, không xả, không 

sanh, không diệt, ra ngoài bốn câu có không, là không dính mắc, thí nhƣ ngọn 

lửa,  bốn phía không thể đụng đến,  vì làm cháy tay.  Tƣớng Bát-nhã  Ba-la-mật 

cũng nhƣ vậy, không thể đụng đến vì tà kiến bị đốt cháy vậy. 

 Hỏi:  Các ngƣời trên nói về Bát-nhã Ba-la-mật nhƣ vậy, ngƣời nào nói đúng? 

 Ðáp:  Có ngƣời nói:  "Mỗi ngƣời đều có lý, đều là đúng".  Nhƣ kinh nói năm trăm 

Tỳ-kheo mỗi ngƣời đều nói về nhị biên và trung đạo nghĩa.  Phật nói họ đều có 

đạo lý. 

Có  ngƣời  nói:   "Ngƣời  trả  lời  sau  cùng  là  đúng,  vì  cớ  sao?   Vì  không  thể  phá, 

không thể hoại.  Nếu có pháp bằng nhƣ ly hào, là đều có sai lầm, có thể phá. 

Nếu  nói  không  pháp,  cũng  có  thể  phá.   Trong  Bát-nhã  này,  có  cũng  không, 

không cũng không,  chẳng phải có chẳng phải không cũng không.  Lời nói nhƣ 

vậy  cũng  không,  ấy  gọi  là  pháp  tịch  diệt  vô  lƣợng,  không  hý  luận.   Cho  nên 

không thể phá, không thể hoại, ấy gọi là chơn thật Bát-nhã Ba-la-mật, hơn cả, 

không gì vƣợt qua đƣợc.  Cũng nhƣ Chuyển luân Thánh vƣơng, hàng phục các 

kẻ địch mà không tự cao.  Bát-nhã Ba-la-mật cũng nhƣ thế, có thể phá hết thảy 

ngữ ngôn hý luận, mà chẳng có gì phá.  Lại nữa, từ đây về sau, trong các phẩm, 

có nhiều lối cắt nghĩa thuyết về Bát-nhã Ba-la-mật, đều là thật tƣớng.  Nhƣ vậy, 

không trú pháp mà trụ trong Bát-nhã Ba-la-mật, có thể đầy đủ sáu Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Thế nào không trú pháp mà trụ trong Bát-nhã Ba-la-mật, có thể đầy đủ sáu 

Ba-la-mật? 

 Ðáp:   Bồ-tát nhƣ vậy quán hết thảy chẳng phải thƣờng, chẳng phải vô thƣờng, 

chẳng phải khổ, chẳng phải vui, chẳng phải ngã, chẳng phải vô ngã, chẳng phải 

sanh  diệt,  chẳng  phải  không  sanh  diệt.   Nhƣ  vậy  trú  trong  thậm  thâm  Bát-nhã 

Ba-la-mật, mà đối với tƣớng Bát-nhã Ba-la-mật cũng chẳng phải chấp thủ, ấy gọi 

là không trú pháp mà trú. 

 Hỏi:   Nếy  không  chấp  thủ  tƣớng  Bát-nhã  Ba-la-mật,  thì  tâm  không  dính  mắc. 

Nhƣ Phật đã nói:  "Trong hết thảy các pháp, dục là gốc nó".  Nếu không chấp thủ 

thì làm sao đầy đủ sáu Ba-la-mật? 

 Ðáp:   Bồ-tát vì thƣơng xót chúng sanh nên trƣớc tiên lập thệ nguyện:  "Ta quyết 

sẽ  độ  thoát  hết  thảy  chúng  sanh.   Do  sức  tinh  tấn  Ba-la-mật,  nên  tuy  biết  các 

pháp bất sanh bất diệt nhƣ tƣớng Niết-bàn, mà lại tu hành các công đức, đầy đủ 

sáu Ba-la-mật, vì cớ sao?  Vì không trú pháp mà trú Bát-nhã Ba-la-mật. 



CHƢƠNG 18 

GIẢI THÍCH:  TÁN THÁN ÐÀN BA-LA-MẬT 

 Hỏi:   Bố  thí có  những lợi  ích gì, mà  Bồ-tát trú trong Bát-nhã  Ba-la-mật thì Ðàn 

Ba-la-mật đƣợc đầy đủ viên mãn? 

 Ðáp:   Bố thí có đủ thứ lợi ích.  Bố thí là kho báu, thƣờng theo dõi ngƣời.  Bố thí 

làm diệt khổ, đem vui cho ngƣời. Bố thí là kẻ đánh xe giỏi mở bày con đƣờng 

chƣ thiên.  Bố thí là điệu phù tốt thu nhiếp các ngƣời lành (thu nhiếp ngƣời lành 

cùng làm nhân duyên).  Bố thí là an ổn, khi sắp mệnh chung tâm không sợ hãi. 

Bố thí là tƣớng từ tâm, hay cứu chúng sanh.  Bố thí là nhóm điều vui, hay phá 

giặc khổ.  Bố thí là đại tƣớng hay dẹp kẻ địch xan tham.  Bố thí là diệu quả đƣợc 

trời ngƣời ƣa thích.  Bố thí là con đƣờng thanh tịnh, hiền thánh dạo đi.  Bố thí là 

cửa  chứa  phƣớc  đức  lành.   Bố  thí  là  cái  duyên  để  xây  dựng  nghiệp,  quy  tụ 

chúng.   Bố  thí  là  hạt  giống  thiện  hành  thọ  quả.   Bố  thí  là  phƣớc  nghiệp,  tƣớng 

của ngƣời lành.  Bố thí phá nghèo cùng, dứt ba đƣờng ác.  Bố thí hay trọn vẹn 

đƣợc quả phƣớc lạc.  Bố thí là cái duyên ban đầu của Niết-bàn, là pháp thiết yếu 

để  đi  vào  trong  nhóm  ngƣời  lành,  là  nguồn  phủ  của  sự  tán  thán  khen  ngợi,  là 

công  đức để  vào  giữa chúng không khó khăn, là hang nhà của tâm không hối 

hận, là căn bản của thiện pháp  đạo hành, là rừng rậm của mọi điều hoan lạc, là 

ruộng  phƣớc  của  giàu  sang  an  ổn,  là  bến  bờ  của  sự  đắc  đạo  Niết-bàn,  là  sở 

hành của Thánh nhân, đại sĩ, trí giả, là chỗ bắt chƣớc của các ngƣời kém đức ít 

biết. 

Lại  nữa,  ví  nhƣ  nhà  bị  lửa  cháy,  ngƣời  khôn  ngoan  biết  rõ  hình  thế,  lửa  chƣa 

đến kịp, gấp đem tài vật ra ngoài; nhà tuy bị cháy hết mà tài vật vẫn còn, để sau 

làm  nhà  lại.   Ngƣời  ƣa  bố  thí  cũng  nhƣ  vậy.   Biết  thân  mong  manh,  tài  vật  vô 

thƣờng, lo tu phƣớc kịp thời, giống nhƣ từ trong lửa đem tài vật ra, đời sau đƣợc 

hƣởng  vui.   Cũng  nhƣ ngƣời kia còn sửa lại  nghiệp nhà, phƣớc tốt tự  an  vui. 

Ngƣời u mê thì chỉ biết tiếc cái nhà, vội tìm cách cứu chữa.  Cuồng ngu mất trí, 

không  lƣờng  thế  lửa,  gió  mạnh  cháy  bừng,  đất  đá  cháy  sém,  giữa  tiếng  ầm 

vang, hỏng hết mất sạch.  Nhà đã không cứu đƣợc, mà tài vật cũng mất hết, đói 

rét  lo  khổ  suốt  đời.   Ngƣời  có  tâm  tham  tiếc  cũng  nhƣ  vậy.   Không  biết  thân 

mạng vô thƣờng, khó bảo toàn giây lát, mà lại cứ gom chứa giữ gìn ái tiếc, chết 

đến không hẹn, bỗng chốc chết mất, thân mình cùng cây đất đồng trôi đi, của cải 

cùng vật ủy thác đều bỏ hết.  Cũng nhƣ ngƣời ngu, lo khổ mất hết sanh kế. 

Lại nữa, ngƣời đại tuệ, bậc hữu tâm mới hay giác ngộ, biết thân nhƣ huyễn, tiền 

của không thể bảo toàn; vạn vật vô thƣờng, chỉ có phƣớc đức là có thể nƣơng 

cậy, đƣa ngƣời ra khỏi khổ, là bến thông đạo lớn. 

Lại nữa, đại nhân đại tâm hay đại bố thí, hay tự lợi mình.  Tiểu nhân, tiểu tâm, 

không thể ích ngƣời cũng không có hậu với mình. 

Lại nữa, dũng sĩ gặp địch, chắc mong nuốt sống; ngƣời trí tâm huệ, đƣợc ngộ lý 

sâu xa; kẻ giặc xan lẩn tuy mạnh, cũng bẻ gãy đƣợc, quyết khiến nhƣ ý.  Gặp 

phƣớc điền tốt, gặp thời tiết đẹp (Lúc cần bố thí thì bố thí, nếu không làm là bỏ 

mất thời tiết) rõ việc ứng lòng, hay đại bố thí. 

Lại nữa, ngƣời ƣa bố thí, đƣợc ngƣời kính phục.  Nhƣ mặt trăng mới mọc chẳng 

ai không ƣa.  Tiếng tốt danh lành đồn khắp thiên hạ, đƣợc ngƣời quy ngƣỡng, 

mọi ngƣời đều tin.  Ngƣời ƣa bố thí, đƣợc quý nhân tƣởng nhớ, tiện nhân kính 

trọng.  Khi sắp mạng chung, tâm không sợ hãi.  Quả báo nhƣ vậy, đƣợc trong 

đời  này,  thí  nhƣ  trồng  hoa;  có  quả  lớn  vô  lƣợng,  là  phƣớc  của  đời  sau,  trong 

vòng sanh tử luân chuyển, qua lại năm đƣờng, không có ngƣời thân để có thể 

trông cậy, chỉ có phƣớc bố thí, hoặc sanh lên trời, trong  loài ngƣời, đƣợc quả 

báo thanh tịnh, đều do bố thí.  Voi ngựa súc sanh đƣợc nuôi nấng tốt cũng là do 

bố thí mà đƣợc.  Ðức của bố thí đƣa đến giàu sang hoan lạc, ngƣời trì giới thì 

đƣợc sanh lên trời, thiền trí tâm tịnh, không có nhiễm trƣớc, thời đƣợc đạo Niết-

bàn.  Phƣớc của bố thí là tƣ lƣơng của đạo Niết-bàn. 

Niệm tƣởng bố thí nên hoan hỷ, hoan hỷ nên nhất tâm, nhất tâm quán lý sanh 

diệt vô thƣờng nên đắc đạo.  Cũng nhƣ ngƣời mong có bóng mát mà trồng cây, 

hoặc mong có hoa, hoặc mong có quả mà trồng cây.  Bố thí vì mong đƣợc quả 

báo cũng nhƣ vậy.  Ðời này, đời sau vui nhƣ mong bóng mát.  Ðạo Thanh-văn, 

Bích-chi Phật nhƣ hoa, thành Phật nhƣ quả, ấy là các thứ công đức của bố thí. 



CHƢƠNG 19  

GIẢI THÍCH:  TƢỚNG CỦA ÐÀN BA-LA-MẬT 

 Hỏi:  Sao gọi là Ðàn? 

 Ðáp:  Ðàn gọi là bố thí. Tâm tƣơng ƣng với tƣ tâm sở thiện; ấy gọi là Ðàn. 

Có  ngƣời  nói:   "Tƣ  tâm  sở  thiện,  khởi  lên  thân  nghiệp,  khẩu  nghiệp,  ấy  gọi  là 

Ðàn". 

Có ngƣời nói:  "Có lòng tin, có phƣớc điền, có tài vật, khi cả ba sự hòa hợp, tâm 

sanh  pháp  "xả",  có  thể  phá  hoại  xan  tham;  ấy  gọi  là  Ðàn.   Thí  nhƣ  pháp  "từ", 

quán  thấy  chúng  sanh  không  vui  mà  tâm  sanh  thƣơng.   Tâm  sở  pháp  bố  thí 

cũng nhƣ vậy.  Ba sự hòa hợp, tâm sanh pháp "xả", có thể phá hoại xan tham. 

Ðàn có ba thứ:  Hoặc hệ thuộc theo Dục giới, hoặc hệ thuộc theo Sắc giới; hoặc 

không hệ thuộc (thánh nhân làm bố thí là không hệ thuộc).  Là pháp tƣơng ƣng 

với tâm, theo tâm hành động cùng với tâm sanh, chẳng phải là sắc pháp, có thể 

làm duyên.  Chẳng phải nghiệp, nhƣng tƣơng ƣng với nghiệp, theo nghiệp hành 

động, cùng với nghiệp sanh; chẳng phải là nghiệp báo đời trƣớc sanh. 

Hai lối tu nên tu, là hành tu và đắc tu. 

Hai lối chứng là thân chứng và tuệ chứng. 

Hoặc  tƣ  duy  đoạn,  hoặc  chẳng  đoạn,  hai  kiến  đoạn  (Dục  giới,  Sắc  giới  tận 

đoạn).  Là pháp có giác có quán, phàm phu và thánh nhân cùng tu hành. 

Các nghĩa nhƣ vậy v.v... có phân biệt nói rộng ở trong A-tỳ-đàm. 

Lại nữa, Thí có hai thứ:  Có thanh tịnh và không thanh tịnh.  Thí không thanh tịnh 

là:  Hàng ngu si thí mà không hiểu gì; hoặc có khi vì cầu tài nên thí; hoặc vì sợ 

hiềm trách nên thí; hoặc vì muốn cầu ý ngƣời nên thí; hoặc sợ chết nên thí; hoặc 

dối  ngƣời  để  cho  họ  mừng  nên  thí;  hoặc  tự  cho  giàu  sang  nên  phải  thí;  hoặc 

tranh hơn nên thí; hoặc ganh ghét sân si nên thí; hoặc kiêu mạn tự cao nên thí; 

hoặc vì danh dự nên thí; hoặc vì chú nguyện nên thí, hoặc giải trừ suy hoại cầu 

tốt lành nên thí; hoặc vì quy tụ đông ngƣời nên thí; hoặc khinh hèn không cung 

kính nên thí.  Các thứ thí nhƣ vậy v.v... gọi là thí không thanh tịnh. 

Thí thanh tịnh là trái ngƣợc lại với trên, gọi là thí thanh tịnh. 

Lại nữa, vì đạo nên thí, tâm sanh thanh tịnh; không các kiết sử; không cầu quả 

báo đời này đời sau, cung kính thƣơng xót; ấy gọi là thí  thanh tịnh.  Thí thanh 

tịnh là tƣ lƣơng đƣa đến đạo Niết-bàn; thế cho nên nói vì đạo nên thí.  Nếu chƣa 

đƣợc Niết-bàn, sự thí ấy là các nhân của lạc bảo ở cõi trời cõi ngƣời.  Nhƣ hoa 

Anh lạc, mới thành chƣa hoại, hƣơng thơm tinh khiết tƣơi đẹp.  Vì Niết-bàn mà 

tịnh  thí,  đƣợc  hƣởng  quả  báo,  cũng  nhƣ  vậy.   Nhƣ  Phật  nói:   "Ðời  có  hạng 

ngƣời khó đƣợc:  Một là trong hàng xuất gia, vị Tỳ-kheo đƣợc phi thời giải thoát; 

hai là trong hàng tại gia, kẻ bạch y hay bố thí thanh tịnh." 

Tƣớng bố thí thanh tịnh ấy, cho đến vô lƣợng đời, đời đời không mất.  Ví nhƣ 

bằng khoán, không khi nào mất.  Quả của sự bố thí ấy, khi nhân duyên hòa hợp 

bèn có.  Cũng nhƣ cây gặp đƣợc  thời tiết liền có  hoa lá  quả  trái.  Nếu thời  tiết 

chƣa đến, tuy có nhân mà không có quả.  Pháp bố thí ấy, nếu để cầu đạo, có thể 

đƣa đến nhân đạo, vì sao?  Vì kiết sử diệt hết mới gọi là Niết-bàn.  Ðƣơng khi bố 

thí, các kiết sử đƣợc mỏng bớt, thì có thể giúp cho Niết-bàn. 

Ðối với vật bố thí không tiếc cho nên trừ keo kiệt; kính niệm ngƣời thọ nhận cho 

nên trừ tật đố; trực tâm bố thí cho nên trừ nịnh hót quanh co; nhất tâm bố thí cho 

nên  trừ giao động; suy nghĩ sâu bố thí cho nên trừ hối hận; quán công đức của 

ngƣời thọ nhận cho nên trừ tâm ái; thƣơng yêu ngƣời thọ nhận cho nên trừ sân; 

cung kính ngƣời thọ nhận cho nên trừ kiêu mạn; biết hành thiện pháp cho nên  

trừ vô minh; tin có quả báo cho nên trừ tà kiến; biết quyết chắc có quả báo cho 

nên trừ nghi.  Các thứ phiền não bất thiện nhƣ vậy, khi bố thí đều bị mỏng đi, mà 

các thứ thiện pháp đều có đƣợc. 

Khi  bố  thí,  sáu  căn  thanh  tịnh,  tâm  thiện  dục  phát  sanh  nên  trong  tâm  thanh 

thịnh; quán công đức quả báo nên tín tâm phát sanh; thân tâm nhu nhuyến cho 

nên hỷ lạc phát sanh; hỷ lạc phát sanh nên đƣợc nhất tâm; đƣợc nhất tâm nên 

trí tuệ chơn thật phát sanh.  Các thiện pháp nhƣ vậy thảy đều có đƣợc. 

Lại nữa, khi bố thí, trong tâm phát sanh Tám chánh đạo tƣơng tợ.  Tin quả báo 

bố thí nên có đƣợc Chánh kiến; trong chánh kiến  suy nghĩ không tán loạn nên 

đƣợc Chánh tƣ duy; thanh tịnh nói năng nên đƣợc Chánh ngữ; thanh tịnh thân 

hành nên đƣợc Chánh nghiệp; không cầu quả báo nên đƣợc Chánh mạng; tâm 

siêng bố thí nên đƣợc Chánh phƣơng tiện (tinh tấn); niệm tƣởng bố thí không bỏ 

nên đƣợc Chánh niệm; tâm trụ một nơi không tán loạn nên đƣợc Chánh định. 

Nhƣ vậy ba mƣơi bảy phẩm thiện pháp tƣơng tợ phát sanh trong tâm. 

Lại nữa, có ngƣời bố thí, ấy là nhân duyên của ba mƣơi hai tƣớng, vì cớ sao? 

Khi  bố  thí  giữ  tâm  kiên  cố  nên  đƣợc  tƣớng  dƣới  bàn  chân  bằng  phẳng  đứng 

vững.  Khi bố thí, có năm sự vây quanh ngƣời thọ nhận, là nghiệp nhân duyên 

về  quyến  thuộc,  nên  đƣợc  tƣớng  bánh  xe  dƣới  bàn  chân.   Do  sức  đại  dõng 

mãnh  bố  thí,  nên  đuợc  tƣớng  gót  chân  rộng  phẳng.   Bố  thí  nhiếp  phục  ngƣời, 

nên đƣợc tƣớng mạn lƣới giữa các ngón tay, chân.  Bố thí thức ăn uống ngon 

lành, nên đƣợc tƣớng tay chân mềm mại, bảy chỗ nơi thân đầy đặn. Bố thí để lợi 

ích  mạng  sống,  nên  đƣợc  tƣớng  ngón  tay  dài,  thân  không  cong,  to  lớn  ngay 

thẳng.  Khi bố thí nói rằng ta sẽ đem cho, tâm bố thí tăng dần, nên đƣợc tƣớng 

mu bàn chân cao, lông xoay lên trên.  Khi bố thí, ngƣời thọ nhận mong cầu, thì 

một  lòng  vui  cho,  ân  cần  hứa  hẹn,  để  chắc  chắn  mau  đƣợc,  nên  đƣợc  tƣớng 

bắp  đùi  nhƣ  nai  Y-nê-diên.   Không  khinh  không  giận  ngƣời  đến  xin,  nên  đƣợc 

tƣớng cánh tay dài quá gối. Theo ý ngƣời xin mà thí, không đợi nói ra, nên đƣợc 

tƣớng  mã  âm  tàng.   Bố  thí  y  phục,  đồ  nằm  tốt,  vàng  bạc,  trân  bảo,  nên  đƣợc 

tƣớng thân kim sắc, tƣớng da mỏng.  Khi bố thí thích hợp với ý của ngƣời trƣớc 

mặt, khởi lên nghiệp nhân duyên của sự tự tại, nên đƣợc tƣớng mỗi lỗ chân lông 

mọc một sợi lông, tƣớng lông trắng ở giữa hai chân mày.  Ngƣời xin cần gì, liền 

nói sẽ cho, do nghiệp ấy nên đƣợc tƣớng thân trên tròn trịa nhƣ vai Sƣ tử.  Gặp 

ngƣời bệnh thì cho thuốc, gặp ngƣời đói khát thì cho ăn uống, khởi lên nghiệp 

nhân duyên ít bệnh ấy nên đƣợc tƣớng dƣới hai nách đầy đặn, tƣớng chất vị tối 

thƣợng (trong miệng).  Khi bố thí cũng khuyên ngƣời bố thí mà an ủi chỉ vẻ con 

đƣờng bố thí cho họ, nên đƣợc tƣớng nhục kế, tƣớng thân tròn trịa nhƣ Ni-câu-

lô.  Có ngƣời  đến xin, khi có ý muốn cho êm ái nói thật, quyết chắc cho không 

dối, nên đƣợc tƣớng lƣỡi rộng dài, tƣớng âm thanh thanh tịnh, tƣớng âm thanh 

nhƣ tiếng chim Ca-lăng-tần-già.  Khi bố thí nói nhƣ thật, nói có lợi ích, nên đƣợc 

tƣớng hai má nhƣ Sƣ tử.  Khi bố thí cúng dƣờng ngƣời thọ nhận, tâm thanh tịnh, 

nên đƣợc tƣớng răng trắng đều nhau.  Khi bố thí nói thật, nói lời hòa hợp, nên 

đƣợc tƣớng răng khít vào nhau, bốn  mƣơi hai cái.  Khi bố thí không giận, tâm 

không  đắm  trƣớc,  tâm  bình  đẳng  đối  với  ngƣời  kia,  nên  cảm  đƣợc  tƣớng  con 

mắt trong xanh, tƣớng mí mắt nhƣ mắt trâu chúa...  Ấy là gieo trồng nhân duyên 

về ba mƣơi hai tƣớng. 

Lại nữa, lấy bảy báu, nhân dân, xe cộ, vàng bạc, đèn đuốc, phòng xá hƣơng hoa 

mà bố thí nên đƣợc làm Chuyển luân Thánh vƣơng, bảy báu đầy đủ. 

Lại  nữa,  bố  thí  đúng  thời  nên  quả  báo  cũng  tăng  thêm  nhiều.   Nhƣ  Phật  dạy:  

"Bố thí cho ngƣời đi xa, cho ngƣời từ xa đến, cho ngƣời bệnh, cho ngƣời nuôi 

bệnh, bố thí khi gặp nạn gió rét, ấy là bố thí đúng thời. 

Lại nữa, khi bố thí tùy theo sự cần thiết theo địa phƣơng mà thí, nên đƣợc quả 

báo tăng nhiều. 

Lại  nữa,  ở  giữa  đƣờng  trống  mà  thí,  đƣợc  phƣớc  tăng  nhiều.   Thƣờng   bố  thí 

không bỏ, thì đƣợc quả báo tăng nhiều.  Theo chỗ ƣa muốn của ngƣời xin mà 

thí, thì đƣợc phƣớc tăng nhiều.  Bố thí vật nặng, thì đƣợc phƣớc tăng nhiều, nhƣ 

thí  tinh  xá,vƣờn  rừng,  ao  tắm  v.v...  nếu  thí  cho  ngƣời  làng  thì  đƣợc  quả  báo 

thêm nhiều.  Nếu thí cho tăng thì đƣợc quả báo thêm nhiều.  Nếu ngƣời cho và 

ngƣời nhận đều có đức thì quả báo thêm nhiều.  Ðủ thứ nghinh đón cung kính 

ngƣời thọ nhận, thì đƣợc quả báo thêm nhiều.  Thí vật khó kiếm đƣợc thì đƣợc 

phƣớc thêm nhiều.   Tùy  vật có  đƣợc đều có thể thí hết, thì  đƣợc  phƣớc thêm 

nhiều.   Ví  nhƣ  ở  trong  thành  Phất-ca-la  của  nƣớc  Ðại-nhục-chi,  có  một  thợ  vẽ 

tên  là  Thiện-na,  đi  đến  nƣớc  Ða-lợi-đà-na  ở  phƣơng  đông,  làm  khách  vẽ  suốt 

mƣời  hai  năm,  đƣợc  ba  mƣơi  hai  lƣợng  vàng,  đem  về  nƣớc  cũ,  ngang  qua 

thành Phất-ca-la, nghe có tiếng trống mở đại hội, đi đến trông thấy Tăng chúng, 

liền sanh lòng tin thanh tịnh, hỏi thầy Duy-na rằng:  "Trong chúng này cần bao 

nhiêu vật thì đủ một ngày ăn?"  Thầy Duy-na đáp:  "Ba mƣơi lƣợng vàng thì đủ 

một ngày ăn". 

Ngƣời thợ  vẽ liền lấy ba mƣơi lƣợng  vàng có  đƣợc, giao thầy  Duy-na  và nói:  

"Giúp tôi làm một ngày ăn, sáng mai tôi sẽ đi về nhà". 

Ngƣời thợ vẽ với hai tay không mà trở về nhà, vợ anh ta hỏi:  "Mƣời hai năm làm 

nên đƣợc thứ gì?"  Ðáp:  "Ðƣợc ba mƣơi lƣợng vàng".  Ngƣời vợ liền hỏi:  "Ba 

mƣơi lƣợng vàng nay đâu rồi?"  Ðáp:  "Ðã gieo trong ruộng phƣớc".  Vợ hỏi:  " 

Ruộng phƣớc gì?"  Ðáp:  "Thí cho chúng Tăng".  Ngƣời vợ liền trói chồng đem 

đến cho quan trị tội.  Ðại quan xử đoán hỏi cớ sự.  Ngƣời vợ đáp:  "Chồng tôi si 

cuồng, suốt mƣời hai năm làm đƣợc ba mƣơi lƣợng vàng, không thƣơng xót vợ 

con mà lại đem cho hết ngƣời khác.  Y nhƣ luật quan, bèn trói đƣa đến".   Ðại 

quan  hỏi  ngƣời  chồng:   "Ngƣơi  sao  không  cung  cấp  vợ  con,  mà  lại  đem  cho 

ngƣời khác?"  Ðáp:  "Ðời trƣớc tôi không làm công đức nên đời này nghèo chịu 

đủ cay đắng, đời này gặp ruộng phƣớc, nếu không gieo phƣớc thì đời sau còn 

nghèo nữa; cứ nghèo tiếp nghèo mãi không biết  ngày nào thoát khỏi.  Tôi nay 

muốn dứt ngay sự nghèo cùng, cho nên đem hết vàng mà thí cho Tăng chúng". 

Ðại quan là một vị Ƣu-bà-tắc, có lòng tin Phật thanh tịnh, nghe lời ấy xong, khen 

rằng:  "Ấy là rất khó!  Siêng năng khó nhọc mới có đƣợc một ít vật ấy, mà đem 

thí cho hết chúng Tăng, ngƣơi thật là ngƣời thiện!"  Liền cởi chuỗi Anh lạc trên 

thân và xe ngựa, với một thôn đem  cho ngƣời nghèo ấy, mà nói rằng:  "Ngƣời 

mới thí chúng Tăng, chúng Tăng chƣa ăn, ấy là hạt lúa chƣa gieo mà mầm đã 

mọc,  quả  báo  lớn  đƣơng  ở  kế  sau  vậy!"   Do  vậy  nên  nói  thí  hết  vật  khó  kiếm 

đƣợc, thì phƣớc rất nhiều. 

Lại nữa, có thứ bố thí của thế gian, có thứ bố thí của xuất thế gian, có thứ bố thí 

đƣợc Thánh nhân khen ngợi, có thứ bố thí không đƣợc Thánh nhân khen ngợi, 

có thứ bố thí của Phật Bồ-tát, có thứ bố thí của Thanh-văn. 

Thế nào là bố thí của thế gian?  Ngƣời phàm phu bố thí, cũng nhƣ Thánh nhân 

khởi tâm hữu lậu bố thí; ấy gọi là thế gian thí. 

Lại nữa, có ngƣời nói:  "Ngƣời phàm phu bố thí; ấy là thế gian thí.  Thánh nhân 

tuy tâm hữu lậu bố thí, nhƣng vì để dứt kiết sử nên gọi là xuất thế gian thí, vì cớ 

sao?  Vì Thánh nhân ấy đƣợc Vô tác tam muội vậy. 

Lại nữa, thế gian thí là không thanh tịnh, xuất thế gian thí là thanh tịnh.  Hai thứ 

kiết sử một thuộc ái, một thuộc kiến.  Bị hai thứ kiết sử sai khiến là thế gian thí; 

không  bị  hai  thứ  kiết  sử  ấy,  là  xuất  thế  gian  thí.   Nếu  có  ba  thứ  (ngƣời  cho, 

ngƣời nhận, tài vật) chƣớng ngại ràng buộc tâm, là thế gian thí, vì cớ sao?  Các 

pháp nhân duyên thật không có tự ngã, mà nói là ta cho, kia nhận, cho nên gọi là 

thế gian thí. 

Lại nữa, ta không có chỗ nhất định.  Lấy ta làm kia, kia cho là không phải, lấy kia 

làm ta, ta cho là không phải.  Vì là không nhất định, nên thật không có ngã (ta). 

Vật thí là do nhân duyên hòa hợp mà có, không một vật nào đơn độc tự có; nhƣ 

lụa,  vải,  do  các  duyên  hợp  lại  mà  thành,  bỏ  tơ  bỏ  sợi  thời  không  có  lụa.   Các 

pháp  cũng  nhƣ  vậy.   Nhất  tƣớng  vô  tƣớng,  tƣớng  thƣờng  tự  không,  nhƣng 

ngƣời ta móng tƣởng niệm, chấp cho là có, điên đảo không thật, ấy là thế gian 

thí.   Tâm  không  có  ba  chƣớng  ngại,  thật  biết  rõ  pháp  tƣớng,  tâm  không  điên 

đảo; ấy là xuất thế gian thí.  Xuất thế gian thí đƣợc Thánh nhân khen ngợi, thế 

gian thí không đƣợc Thánh nhân khen ngợi. 

Lại nữa, thanh tịnh thí thì không lẫn lộn các kiết sử ô cẩn, đúng nhƣ thật tƣớng 

các pháp, là đƣợc Thánh nhân khen ngợi.  Không thanh tịnh thí, thì lẫn lộn các 

kiết sử, tâm điên đảo chấp đắm, là không đƣợc Thánh nhân khen ngợi. 

Lại nữa, thật tƣớng và trí tuệ hòa hợp mà bố thí, là đƣợc Thánh nhân khen ngợi; 

nếu không nhƣ vậy, là không đƣợc Thánh nhân khen ngợi. 

Lại nữa, không  vì chúng sanh cũng không  vì biết thật tƣớng các pháp, mà chỉ 

cầu thoát khỏi sanh già bệnh chết nên thí; ấy là Thanh-văn thí.  Vì chúng sanh, 

cũng vì biết thật tƣớng các pháp nên thí; ấy là chƣ Phật Bồ-tát thí.  Ðối với các 

công đức không thể đầy đủ, chỉ mƣốn đƣợc chút ít phần; ấy là Thanh-văn thí. 

Muốn đầy đủ viên mãn hết thảy các công đức; ấy là chƣ Phật Bồ-tát thí.  Vì sợ 

già bệnh chết nên thí; ấy là Thanh-văn thí.  Vì bảo trợ Phật đạo, vì hóa độ chúng 

sanh, không vì sợ già bệnh chết mà thí; ấy là chƣ Phật Bồ-tát thí.  Trong đây nói 

về  Bồ-tát  Bản  Sanh  kinh.   Nhƣ  trong  kinh  A-bà-đà-na  nói:   "Xƣa  trong  châu 

Diêm-phù-đề, có vị vua tên là Bà-la-bà.  Bấy giờ có Bà-la-môn Bồ-tát tên là Vi-la-

ma,  là  thầy  của  Quốc  vƣơng,  dạy  vua  thực  hành  pháp  Chuyển  luân  Thánh 

vƣơng. Vi-la-ma giàu có vô lƣợng, trân châu bảo đầy đủ, suy nghĩ rằng:  "Ngƣời 

đời cho ta là sang, tài của giàu có vô lƣợng, làm lợi ích chúng sanh.  Nay chính 

là đúng lúc hãy nên bố thí lớn.  Giàu sang tuy vui mà hết thảy vô thƣờng, tài của 

là chung của cả năm nhà (nƣớc, lửa, vua quan, đạo tặc, con bất hiếu) khiến lòng 

ngƣời  tán  loạn,  khinh  động  không  yên  định.   Giống  nhƣ  con  khỉ  không  chút  ở 

yên. Mạng ngƣời chóng qua nhanh hơn điển chớp.  Thân nngƣời vô thƣờng, là 

chỗ tụ đọng các thứ khổ.  Vì vậy nên thực hành bố thí. 

Suy nghĩ nhƣ vậy, tự tay viết lời tỏ bày, phổ cáo cho các Bà-la-môn và hết thảy 

ngƣời xuất gia trong cõi Diêm-phù-đề:  Mong đều đến họp tại nhà tôi, tôi muốn 

mở đại hội suốt mƣời hai năm, cơm, nƣớc, thuyền đi, lấy cao sữa làm ao, bún 

gạo làm núi; váng dầu làm ngòi rạch; y phục, ăn uống, đồ thuốc thang đều sắm 

rất tốt.  Quá mƣời hai năm lại muốn đem bố thí tám muôn bốn ngàn voi trắng; lấy 

mai tê giác và vàng trang sức, quấn bằng danh bảo, dựng cờ lớn bằng vàng, có 

bốn báu trang nghiêm.  Tám muôn bốn ngàn ngựa; cũng lấy mai tê giác và vàng 

trang sức, có bốn báu quấn quanh.  Tám muôn bốn ngàn xe đều  bằng bạc, lƣu 

ly, pha lê, châu báu trang sức, phủ bằng da sƣ tử, cọp beo, hoặc bạch kiếm bà-

la,  bảo  hiến  trang  sức  xen  lộn  để  cho  trang  nghiêm.   Tám  muôn  bốn  ngàn 

giƣờng tủ bảo tạp sắc chằng chịt; các thứ mền nệm, mềm mại mịn láng, để trang 

sức; gối đỡ, mền gấm, đặt ở hai đầu giƣờng; y phục tốt đẹp, đều có đủ cả.  Tám 

muôn bốn ngàn cái bát vàng đựng đầy lúa bạc.  Bát lƣu ly đựng lúa pha lê, bát 

pha lê đựng lúa lƣu ly.  Tám muôn bốn ngàn bò sữa, mỗi con bò lấy ra một hộc 

sữa,  móng  sừng  nó  thì  trang  sức  bằng  vàng,  đắp  bằng  lụa  trắng.   Tám  muôn 

bốn ngàn mỹ nữ, đoan chánh phƣớc đức, đều lấy ngọc bạch, danh bảo, anh lạc 

đeo thân.  Ðây lƣợc nêu vài điều cốt yếu nhƣ vậy, không thể kể xiết. 

Bấy giờ,  vua Bà-la-bà và tám muôn bốn  ngàn tiểu quốc  vƣơng, cùng các thần 

dân, hào hiệt, trƣởng giả, đều lấy mƣời vạn tiền vàng củ, di tặng, khuyến trợ, để 

thiết bày cuộc tế nhƣ pháp đó.  Bố thí đầy đủ rồi, Thích-đề-bà-na-dân (Thích-đề-

hoàn-nhơn) đến nói với Bồ-tát Vi-la-ma bằng bài kệ rằng: 

 "Vật khó được trong trời đất,  

 Hay làm cho vui tất cả,  

 Ông nay đều đã có được,  

 Vì Phật đạo mà bố thí"  

Bấy giờ chƣ thiên Tịnh-cƣ hiện thân mà tán thán nói kệ: 

 "Mở cửa đại bố thí,  

 Việc ông làm ấy là,  

 Vì thương xót chúng sanh,  

 Ðể mà cầu Phật đạo"  

Khi  ấy  chƣ  thiên  suy  nghĩ  rằng:   "Ta  sẽ  bít  bình  vàng  kia  lại,  không  cho  nƣớc 

chảy  xuống,  vì  sao?   Vì  có  ngƣời  bố  thí  mà  không  có  phƣớc  điền".   Khi  ấy 

Mavƣơng  nói  với  trời  Tịnh-cƣ:   "Các  Bà-la-môn  ấy  đều  xuất  gia  trì  giới,  thanh 

tịnh vào đạo; sao lại nói là không có phƣớc điền"?  Trời Tịnh-cƣ nói:  "Bồ-tát ấy 

vì Phật đạo nên bố thí, còn nay các ngƣời Bà-la-môn ấy đều là tà kiến, cho nên 

ta nói không có phƣớc điền".  Ma vƣơng nói với Trời:  "Sao biết ngƣời ấy vì Phật 

đạo  nên  bố  thí?"   Bấy  giờ  trời  Tịnh-cƣ  liền  hóa  thân  làm  Bà-la-môn,  ôm  bình 

vàng, cầm gậy  vàng, đi đến chỗ Bồ-tát  Vi-la-ma, nói rằng:  "Ông bố thí lớn, xả 

vật khó xả, để cầu cái gì?  Muốn Chuyển luân Thánh vƣơng có đủ bảy báu, ngàn 

con trai, cai trị bốn châu thiên hạ ƣ?"  Bồ-tát đáp:  "Không cầu chuyện đó". 

-  Hay là ông muốn làm Thích-đề-bà-na-dân, để làm chủ 80 Na-do-tha thiên nữ? 

-  Không! 

-  Hay ông cầu làm chủ trời Lục dục? 

-  Không! 

-  Hay ông cầu làm Phạm-thiên vƣơng để làm chủ ba ngàn đại thiên thế giới, làm 

tổ phụ của chúng sanh? 

-  Không! 

-  Vậy ông muốn cầu cái gì? 

Khi ấy Bồ-tát liền nói bài kệ: 

 "Ta cầu chỗ vô dục,  

 Lìa sanh già bệnh chết,  

 Khắp độ các chúng sanh,  

 Cầu Phật đạo như vậy".  

Hoá thân Bà-la-môn hỏi rằng:  "Ông chủ bố thí! Phật đạo khó đƣợc, phải chịu tân 

khổ lắm, mà ông tâm mềm yếu, quen thói vui, chắc không thể cầu thành đạo ấy 

đƣợc.   Nhƣ  tôi  vừa  nói:   Chuyển  luân  Thánh  vƣơng,  Thích-đề-bà-na-dân,  vua 

trời Lục dục, Phạm-thiên vƣơng, là điều dễ cầu đƣợc.  Vậy chi bằng ông hãy cầu 

nơi đó!" 

Bồ-tát đáp rằng:  "Ông hãy nghe tôi nhất tâm thề nguyện: 

 "Giả sử vành sắt nóng,  

 Xoay ở trên đầu tôi,  

 Nhất tâm cầu Phật đạo,  

 Không bao giờ hối hận!  

 Hoặc bị vô lượng khổ 

 Ba đường ác, cõi người.  

 Nhất tâm cầu Phật đạo,  

 Không bao giờ lay chuyển".  

Hoá thân Bà-la-môn nói:  "Ông chủ  bố thí!  Lành thay! Cầu  Phật đạo nhƣ  vậy!" 

Liền tán thán kệ rằng: 

 "Ông sức tinh tấn lớn,  

 Thương xót đối tất cả,  

 Trí tuệ không chướng ngại,  

 Thành Phật hẳn không lâu".  

Khi ấy trời mƣa các hoa cúng dƣờng Bồ-tát.  Các trời Tịnh-cƣ bít bình nƣớc liền 

ẩn mất không hiện. 

Bồ-tát khi ấy đi đến trƣớc Ba-la-môn thƣợng tọa, đem bình vàng rót nƣớc, nƣớc 

bị bít không chảy.  Mọi ngƣời lấy làm lạ nghi ngờ:  "Các thứ đại thí, tất cả đầy đủ, 

chủ nhân bố thí và công đức cũng lớn.  Nay tại sao nƣớc trong bình không chảy 

xuống?"   Bồ-tát  cũng  suy  nghĩ:   "Ðó  phải  chăng  vì  cớ  sự  khác,  hay  vì  tâm  ta 

không thanh tịnh?  Cớ sao xảy ra nhƣ vậy?"  Tự xem kinh tế tự mƣời sáu loại 

sách  thanh  tịnh  không  tì  vết.   Khi  ấy  chƣ  thiên  nói  với  Bồ-tát  rằng:   "Ông  chớ 

nghi ngờ hối hận!  Ông không có điều chi không thành tựu.  Ðó là do các Bà-la-

môn ác tà bất tịnh mà ra vậy.  Liền nói bài kệ rằng: 

 "Người ấy lưới tà kiến,  

 Phiền não phá chánh trí,  

 Lìa các thanh tịnh giới,  

 Luống khổ sa bị đọa".  

Do vậy mà nƣớc bị bít không chảy xuống!  Nói nhƣ vậy xong bỗng không xuất 

hiện. 

Bấy giờ trời Lục Dục phóng các thứ ánh sáng, chiếu đến các chúng hội nói với 

Bồ-tát bài kệ rằng: 

 "Ði trong biển ác tà,  

 Không thuận chánh đạo ông,  

 Trong các người thọ thí,  

 Không có ai bằng ông".  

Nói  lời  ấy  xong,  bỗng  không  hiện.   Khi  Bồ-tát  nghe  nói  kệ  ấy,  tự  nghĩ:   "Trong 

chúng hội thật sự không có ai bằng ta.  Tại sao nƣớc bị bít không chảy xuống, 

phải làm sao đây?"  Liền nói kệ rằng: 

 "Nếu ở trong đất mười phương,  

 Có những người hảo tâm thanh tịnh,  

 Tôi nay quy mạng cúi đầu lễ,  

 Tay phải cầm bình rưới tay trái,  

 Mà tự lập nguyện:  Tôi một người,  

 Ðang thọ đại bố thí như vậy!"  

Khi ấy nƣớc trong bình vọt lên hƣ không, từ trên chảy xuống mà rƣới vào tay trái 

của  Bà-la-môn  thƣợng  tọa  kia.   Vua  Bà-la-bà  thấy  sự  cảm  ứng  ấy,  tâm  sanh 

cung kính mà nói kệ rằng: 

 "Ðại Bà-la-môn chủ,  

 Nước trong màu lưu ly,  

 Từ trên chảy xuống dưới,  

 Rơi đến trong tay ông".  

Khi ấy chúng đại Bà-la-môn sanh cung kính, chấp tay tác lễ, quy mạng Bồ-tát, 

Bồ-tát nói kệ: 

 "Nay điều ta bố thí 

 Không cầu phước ba cõi 

 Chỉ vì các chúng sanh 

 Ðể mong cầu Phật đạo".  

Nói kệ ấy xong, hết thảy đại địa, núi sông, cây cỏ, đều rung động sáu lần.  Vi-la-

ma vốn cho rằng chúng ấy đáng thọ cúng dƣờng cho nên bố thí; nhƣng nay đã 

biết  không  có  ai  kham  thọ  nhận  đƣợc,  mà  vì  thƣơng  xót  nên  lấy  vật  thọ  lãnh 

đƣợc mà bố thí.  Nhân duyên các thứ bố thí nhƣ trong Bổn Sanh truyện đã nói 

rộng nên biết.  Ấy là bố thí bên ngoài. 

Thế  nào  là  bố  thí  bên  trong?   Không  tiếc  thân  mạng  đem  thí  cho  các  chúng 

sanh.  Nhƣ trong Nhân duyên Bổn sanh nói:  "Ðức Phật Thích-ca Văn trƣớc vốn 

là Bồ-tát, trong khi làm đại Quốc vƣơng, gặp thời không có Phật, không có pháp, 

không có chúng Tăng,  vua ấy đi ra  bốn  phƣơng tìm cầu Phật pháp, cuối cùng 

không  tìm  đƣợc.   Khi  ấy  có  một  Bà-la-môn  nói:   "Ta  biết  bài  kệ  Phật.   Cúng 

dƣờng  cho  ta,  ta  sẽ  trao  cho".   Vua  liền  hỏi:   "Ðòi  cúng  dƣờng  gì?"   Ngƣời  ấy 

đáp:  "Ngƣơi có thể trên thân ngƣơi khoét thịt làm bấc đèn cúng dƣờng ta, ta sẽ 

trao cho ngƣơi".  Tâm vua suy nghĩ:  "Nay thân này của ta, mong manh bất tịnh, 

đời đời chịu khổ không thể kể hết, chƣa từng vì pháp, nay mới đắc dụng không 

tiếc vật".  Nghĩ nhƣ vậy xong, bảo ngƣời Chiên-đà-la khoét khắp trên thân làm 

bấc đèn, mà lấy lụa trắng quấn thịt, dầu bơ rƣới lên trên.  Một lúc cháy khắp, lửa 

đỏ cả thân, mới đƣợc cho một bài kệ. 

Lại một kiếp khác, Thích-ca Văn Phật làm một con chim Bồ câu ở trong núi tuyết 

gặp khi mƣa tuyết lớn, có một ngƣời lạc đƣờng, cùng khổ nguy ách, đói rét dồn 

đến, mạng sống chỉ còn trong giây lát.  Bồ câu thấy ngƣời ấy, liền bay đi tìm lửa, 

chất thành đống đốt lên, rồi gieo thân vào lửa, thí cho ngƣời đói ấy. 

Nhƣ vậy v.v... đem đầu, mặt, tủy não cấp thí cho chúng sanh, ở trong các kinh 

nói  về hai  Nhân  duyên Bổn sanh, trong  đó đã nói  rộng nên  biết.  Các  thứ  nhƣ 

vậy, gọi là bố thí bên trong. 

 

CHƢƠNG 20  

GIẢI THÍCH: ÐÀN BA-LA-MẬT PHÁP THÍ 

 Hỏi:  Thế nào gọi là bố thí Pháp? 

 Ðáp:   Có ngƣời nói thƣờng dùng lời nói hay đem lại lợi ích, ấy là Pháp thí. 

Lại  nữa,  có  ngƣời  nói  đem  pháp  hay  lành  của  chƣ  Phật  đã  nói  mà  giảng  cho 

ngƣời, ấy là Pháp thí. 

Lại nữa, có ngƣời nói đem ba thứ pháp dạy ngƣời:  Một là Tu-đố-lộ (Kinh), hai là 

Tỳ-ni (Luật), ba là A-tỳ-đàm (Luận), ấy là Pháp thí. 

Lại  nữa,  có  ngƣời  nói  đem  bốn  pháp  tạng  dạy  ngƣời:   Kinh  tạng,  Luật  tạng  , 

Luận tạng, Tạp tạng, ấy là Pháp thí. 

Lại có ngƣời nói lƣợc đem hai pháp dạy ngƣời:  1-  Pháp Thanh-văn, 2-  Pháp 

Ðại thừa, ấy là Pháp thí. 

 Hỏi:  Nhƣ Ðề-bà-đạt-đa(Devadhata), Ha-đa, cũng đem ba tạng, bốn tạng, pháp 

Thanh-văn,  pháp  Ðại-thừa  dạy  ngƣời,  mà  thân  bị  sa  vào  địa  ngục,  việc  ấy  thế 

nào? 

 Ðáp:   Ðề-bà-đạt-đa  tội  tà  kiến  nhiều,  Ha-đa  tội  vọng  ngữ  nhiều,  chẳng  phải  vì 

đạo thanh tịnh pháp thí, mà chỉ cầu danh lợi  cung kính cúng dƣờng.  Vì tội ác 

tâm nên Ðề-bà-đạt-đa đang sống bị sa vào địa ngục, Ha-đa chết đọa địa ngục 

Lại nữa, chẳng phải nói suông mà gọi là Pháp thí, nhƣng thƣờng đem tâm thanh 

tịnh,  tâm  lành  giáo  hóa  hết  thảy,  ấy  là  Pháp  thí.   Ví   nhƣ  tài  thí,  mà  không  do 

thiện  tâm,  thì  không  gọi  là  phƣớc  đức.   Pháp  thí  cũng  nhƣ  vậy,  không  do  tịnh 

tâm suy nghĩ thiện thời chẳng phải Pháp thí. 

Lại nữa, ngƣời thuyết pháp, hay đem tịnh tâm suy nghĩ  thiện tán thán Tam Bảo, 

mở bày cửa tội phƣớc, chỉ rõ Bốn chơn đế, giáo hóa chúng sanh, khiến vào Phật 

đạo, ấy là chơn tịnh Pháp thí. 

Lại nữa, lƣợc nói pháp có hai cách:  1-  Không bức não chúng sanh, thiện tâm 

thƣơng xót, ấy là nhơn duyên của Phật đạo.  2-  Quán các pháp chơn không, ấy 

là nhơn duyên của Niết-bàn đạo, ở giữa đại chúng, khởi tâm thuơng xót nói hai 

pháp ấy, chẳng vì tiếng tăm, lợi dƣỡng, cung kính, ấy là pháp thí thanh tịnh Phật 

đạo.  Nhƣ nói:  "Vua A-dục làm một ngày tám vạn tranh vẽ Phật, tuy chƣa thấy 

đạo, mà đối với Phật pháp đã có một phần tin vui, ngày ngày mời các Tỳ-kheo 

vào cung cúng dƣờng, ngày ngày ngày tuần tự lƣu vị Pháp sƣ ở lại thuyết pháp. 

Có  một  Tam  tạng  Pháp  sƣ  tuổi  trẻ,  thông  minh  đoan  chánh,  đến  lƣợc  thuyết 

pháp, ngồi ở bên vua, miệng có mùi thơm lạ.  Vua rất lấy làm lạ nghi ngờ, cho là 

không  đoan  chánh,  muốn  dùng  mùi  thơm  làm  lay  động  ngƣời  trong  cung  vua, 

mới nói với Tỳ-kheo:  "Trong miệng Ngài có gì?  Há miệng cho xem!".  Tỳ-kheo 

ấy há miệng không có gì cả.  Bảo lấy nƣớc rửa, mùi thơm vẫn nhƣ cũ.  Vua hỏi:  

""Ðại đức mới có mùi thơm ấy hay có lâu rồi?" Tỳ-kheo đáp:  "Mùi thơm nhƣ vậy 

có lâu rồi, chứ chẳng phải mới có.  Lại hỏi:  "Có mùi thơm ấy lâu nhƣ thế nào?" 

Tỳ-kheo dùng kệ đáp: 

 "Thời Phật Ca-diếp,  

 Nhóm hương pháp ấy 

 Như vậy đã lâu,  

 Mà thường như mới"  

Vua  nói:   "Ðại  đức!   Ngài  nói  lƣợc  tôi  chƣa  hiểu,  xin  hãy  giảng  rộng  cho".   Tỳ-

kheo đáp:  "Vua hãy nhất tâm, khéo nghe tôi nói:  Xƣa tôi ở trong pháp Phật Ca-

diếp, làm vị Tỳ-kheo thuyết pháp, thƣờng ở giữa đại chúng, hoan hỷ diễn nói về 

vô  lƣợng  công  đức  của  Ca-diếp  Thế  Tôn,  về  thật  tƣớng  các  pháp,  vô  lƣợng 

pháp môn; ân cần tán thán diễn giảng, dạy bảo hết thảy.  Từ đó đến nay, thƣờng 

có  mùi  thơm  vi  diệu  từ  trong  miệng  ra,  đời  đời  không  dứt,  thƣờng  nhƣ  ngày 

nay", và nói kệ rằng: 

 "Hương các hoa, cây, cỏ,  

 Mùi hương này tuyệt vời,  

 Làm vui lòng tất cả,  

 Ðời đời thường không dứt"  

Bấy  giờ  Quốc  vƣơng,  vừa  thẹn  vừa  mừng  lẫn  lộn,  bạch  Tỳ-kheo  rằng:   "Ðiều 

chƣa từng có!  Công đức thuyết pháp có quả báo lớn nhƣ  vậy!"  Tỳ-kheo  nói:  

"Ấy  gọi  là  hoa,  chƣa  gọi  là  quả".   Vua  nói:   "Quả  nó  thế  nào,  xin  hãy  nói  cho 

nghe". Tỳ-kheo đáp:  "Quả lƣợc nói có mƣời, vua khéo nghe cho kỹ, liền nói kệ: 

 "Tiếng tăm lớn, đoan chánh,  

 Ðược vui và cung kính,  

 Oai sáng như mặt trời,  

 Ðược hết thảy yêu thích.  

 Biện tài, có trí lớn,  

 Sạch tất cả kiết sử,  

 Khổ diệt, được Niết-bàn,  

 Như thế gọi là mười"  

Vua nói:  "Ðại đức!  Tán thán công đức Phật sao mà đƣợc quả báo nhƣ vậy?" 

Bấy giờ Tỳ-kheo đáp kệ: 

 "Khen công đức chư Phật,  

 Cho hết thảy đều nghe,  

 Do vì quả báo ấy,  

 Mà được danh dự lớn.  

 Khen thật công đức Phật,  

 Cho hết thảy hoan hỷ,  

 Do vì công đức ấy,  

 Ðời đời thường đoan chánh.  

 Vì người thuyết tội phước,  

 Cho được chỗ an vui,  

 Do vì công đức ấy,  

 Thọ vui thường hoan hỷ.  

 Sức khen công đức Phật,  

 Khiến hết thảy tâm phục,  

 Do vì công đức ấy,  

 Thường được báo cung kính.  

 Hiển hiện đèn thuyết pháp 

 Chiếu ngộ các chúng sanh,  

 Do vì công đức ấy,  

 Oai sáng như mặt trời.  

 Ðủ cách khen Phật đức,  

 Làm vui cho hết thảy,  

 Do vì công đức ấy,  

 Thừơng được người yêu thích.  

 Lời khéo khen Phật đức,  

 Vô lượng vô cùng tận,  

 Do vì công đức ấy,  

 Biện tài không thể tận.  

 Khen các diệu pháp Phật,  

 Tất cả không gì hơn,  

 Do vì công đức ấy,  

 Ðại trí tuệ thanh tịnh.  

 Khi khen công đức Phật,  

 Khiến người mỏng phiền não,  

 Do vì công đức ấy,  

 Các cấu kiết sử dứt.  

 Hai thứ kiết sử hết,  

 Thân Niết-bàn đã trọn,  

 Thí như rưới mưa lớn,  

 Lửa tắt không còn nóng".  

Lại nói với vua:  "Nếu còn chỗ nghi ngờ nào chƣa rõ, nay là lúc hỏi, tôi sẽ đem 

mũi tên trí tuệ phá đội quân nghi ngờ của vua".  Vua thƣa:  "Pháp sƣ!  Tâm tôi 

vui vẻ hiểu rõ, không còn nghi ngờ.  Ðại đức là ngƣời phƣớc khéo hay khen ngợi 

Phật". 

Các nhân duyên thuyết pháp độ ngƣời nhƣ vậy, gọi là  Pháp thí.  

 Hỏi:  Tài thí, Pháp thí; thứ nào hơn ? 

 Ðáp:   Nhƣ lời Phật dạy,  trong hai thứ ấy, Pháp thí là hơn, vì cớ sao?  Quả báo 

của  Tài  thí,  đƣợc  quả  báo  ở  trong  Dục  giới;  quả  báo  của  Pháp  thí  thì  hoặc  ở 

trong ba cõi, hoặc ra ngoài ba cõi. 

Lại  nữa,  Tài  thí  có  hạn  lƣợng;  Pháp  thí  không  hạn  lƣợng,  ví  nhƣ  lấy  củi  thêm 

vào lửa, ánh sáng càng thêm nhiều. 

Lại nữa, quả báo của Tài thí sạch ít dơ nhiều; quả báo của Pháp thí nhơ ít sạch 

nhiều. 

Lại  nữa,  Tài  thí  lớn  phải  đợi  sức  nhiều  ngƣời;  còn  Pháp  thí  thì  xuất  từ  tâm, 

không đợi ngƣời khác. 

Lại nữa, Tài thí có thể làm cho các sắc căn bốn đại tăng trƣởng; Pháp thí có thể 

làm cho Năm căn, Năm lực, Bảy giác chi, Tám thánh đạo vô lậu học đầy đủ. 

Lại  nữa,  Tài  thí  có  Phật  hay  không  Phật;  còn  nhƣ  Pháp  thí  chỉ  trong  đời  Phật 

mới  có.   Cho  nên   nên  biết,  Pháp  thí  rất  khó.   Thế  nào  là  khó?   Là  vì  cho  đến 

hữu tƣớng Bích-chi Phật, không thể thuyết pháp, chỉ trực tiếp đi khất thực, bay 

lên, biến hóa để độ ngƣời. 

Lại nữa, từ trong Pháp thí mà xuất sanh Tài thí và các Thanh-văn, Bích-chi Phật, 

Bồ-tát và Phật. 

Lại nữa, Pháp thí có thể phân biệt các pháp:  Pháp hữu lậu, vô lậu; pháp sắc, 

pháp vô sắc; pháp hữu vi, pháp vô vi; pháp thiện, bất thiện, vô ký; pháp thƣờng, 

pháp vô thƣờng; pháp có, pháp không.  Thật tƣớng hết thảy các pháp là thanh 

tịnh,  không  thể  phá,  không  thể  hoại.   Những  pháp  nhƣ  vậy,  lƣợc  nói  có  tám 

muôn bốn ngàn pháp tạng, nói rộng thời vô lƣợng.  Các pháp ấy đều từ Pháp thí 

mà phân biệt biết rõ, vì thế nên Pháp thí là hơn. 

Hai cách thí ấy hòa hợp gọi là hạnh bố thí.  Hai cách thí ấy để nguyện cầu làm 

Phật, thời có thể làm cho ngƣời ta đến đƣợc Phật đạo, huống gì cầu việc khác. 

 Hỏi:  Bốn thứ xả gọi là bố thí, đó là xả tài, xả pháp, xả vô úy, xả phiền não; sao 

trong đây không nói đến hai thứ xảsau? 

 Ðáp:    Xả  vô  úy  với  trì  giới  không  khác  cho  nên  không  nói.  Vì  có  Bát-nhã  nên 

không nói xả phiền não.  Nếu không nói sáu Ba-la-mật, thời phải nói đủ bốn xả. 

 (Hết cuốn 11 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 12 

 Hỏi:  Thế nào là Ðàn Ba-la-mật đƣợc viên mãn? 

 Ðáp:    Nghĩa  chữ   Ðàn  nhƣ  trên  đã  nói.   Ba-la-mật  (Tàu  dịch  là   Ðáo  bỉ  ngạn  - 

 Ðến bờ bên kia).  Ấy gọi là vƣợt qua sông bố thí đƣợc đến bờ kia.    

 Hỏi:  Thế nào gọi là không đến bờ kia? 

 Ðáp:   Ví nhƣ vƣợt qua sông chƣ a đến bờ mà trở lui, gọi là không đến bờ kia. 

Nhƣ khi ngài Xá-lợi-phất, trong sáu mƣơi kiếp hành đạo Bồ-tát, muốn vƣợt qua 

sông  bố  thí,  bấy  giờ  có  kẻ  ăn  xin  đến  xin  con  mắt.   Xá-lợi-phất  nói:   "Con  mắt 

không dùng đƣợc chi, xin nó làm gì?  Nếu cần thân tôi và tài vật, thời tôi sẽ đem 

cho!"  Ngƣời kia đáp:  "Không cần thân ông và tài  vật, chỉ muốn đƣợc con mắt 

thôi.  Nếu ông thực  hành bố thí, hãy lấy  con mắt cho tôi".  Bấy giờ, Xá-lợi-phất 

móc một con mắt cho, ngƣời ăn xin đƣợc mắt, liền ở trƣớc mặt Xá-lợi-phất, ngửi 

rồi chê thúi, nhổ nƣớc miếng mà quăng xuống đất; lại lấy chân chà đạp.  Xá-lợi-

phất suy nghĩ rằng:  "Hạng ngƣời tệ nhƣ vậy, khó có thể độ đƣợc.  Con mắt thật 

vô dụng, mà cố xin cho đƣợc, đƣợc rồi quăng đi, lại lấy chân chà đạp, sao tệ lắm 

thế.  Hạng ngƣời nhƣ vậy, không thể độ đƣợc; chẳng bằng tự điều phục, sớm 

thoát  vòng  sanh  tử".   Suy  nghĩ  thế  xong,  thối  đạo  Bồ-tát  mà  xoay  hƣớng  Tiểu 

thừa;  ấy  gọi  là  không  đến  bờ  kia.   Nếu  có  thể  thẳng  tiến  không  lùi,  thành  tựu 

Phật đạo; ấy gọi là đến bờ kia. 

Lại nữa, làm công việc đƣợc thành tựu cũng gọi là đến bờ kia. 

Lại nữa, bờ này là xan tham, bố thí là giữa sông, bờ kia là Phật đạo. 

Lại nữa, chấp có chấp không là bờ này; trí tuệ phá chấp có chấp không là bờ 

kia, siêng tu bố thí gọi là giữa sông. 

Lại nữa, bố thí có  hai:  1-  Ma bố thí, 2-  Phật bố  thí.  Nếu  bị  giặc kiết  sử cƣớp 

đoạt, lo buồn sợ hãi (màbố thí); ấy gọi là Ma bố thí, gọi là ở bờ này.  Nếu có tâm 

thanh tịnh bố thí, không bị giặc kiết sử, không sợ hãi, đến đƣợc Phật đạo; ấy là 

Phật bố thí, gọi là đến bờ kia, ấy là Ba-la-mật.  Nhƣ Phật nói trong kinh Ðộc xà 

dụ  rằng:   "Có  ngƣời  mắc  tội  với  vua,  vua  sai  giữ  một  cái  hòm  có  bốn  con  rắn 

độc, vua bảo ngƣời tội chăm sóc nuôi nấng.  Ngƣời ấy suy nghĩ:  "Bốn con rắn 

ấy khó gần, gần thời bị hại, một con còn không nuôi đƣợc, huống là bốn con?" 

Liền quăng hòm mà chạy, vua sai năm ngƣời cầm đao rƣợt theo.  Lại gặp một 

ngƣời,  miệng thì  nói thuận  theo  mà trong lòng  muốn ngƣời  kia bị thƣơng, nên 

nói với ngƣời ấy rằng:  "Biết nuôi Rắn đúng cách, ấy cũng không khó".  Nhƣng 

ngƣời kia biết rõ, vẫn rong chạy thục mạng,  đến một xóm trống vắng, gặp một 

ngƣời  lành, mới nói  rằng:   "Xóm  này tuy trống  vắng, nhƣng là chỗ giặc ở, nay 

ngƣơi ở đây chắc chắn bị giặc hại, chớ có ở".  Lại chạy nữa, đến một con sông 

lớn, bờ bên kia là một nƣớc khác, nƣớc đó an vui, thản nhiên thanh tịnh, không 

có hoạn nạn. Bấy giờ, gom các cỏ cây, buộc lại làm chiếc bè, lấy tay chân bơi 

tới, hết sức mong vƣợt qua, khi đã đến đƣợc bờ, an vui không còn hoạn nạn. 

Vua là ví cho Ma vƣơng, cái hòm là thân ngƣời, bốn con rắn độc là bốn đại, năm 

kẻ giặc cầm đao là năm ấm, một ngƣời miệng lành tâm ác là sự nhiễm trƣớc. 

Xóm trống vắng là sáu căn, giặc là sáu trần, một ngƣời thƣơng xót nói cho là vị 

thầy lành, con sông lớn là ái, chiếc bè là tám Thánh đạo, tay chân siêng bơi qua 

là tinh tấn.  Bờ này là thế gian, bờ kia là Niết-bàn.  Vƣợt qua là A-la-hán sạch hết 

lậu  hoặc.   Trong  pháp  của  Bồ-tát  cũng  nhƣ  vậy.   Nếu  bố  thí  còn  có  ba  thứ 

chƣớng ngại là chấp có ta cho, kia nhận và tài vật bố thí, thì ấy là rơi vào cảnh 

giới  Ma,  chƣa  lìa  khỏi  các  nạn.   Còn  nhƣ  Bồ-tát  bố  thí,  ba  thứ  đều  thanh  tịnh 

không chƣớng ngại, thì đƣợc chƣ Phật khen ngợi; ấy là đến bờ kia.  Sáu Ba-la-

mật này có thể làm cho ngƣời ta qua khỏi biển lớn phiền não nhiễm trƣớc và xan 

tham v.v... đến nơi bờ kia.  Thế cho nên gọi là Ba-la-mật. 

 Hỏi:  A-la-hán, Bích-chi Phật cũng có thể đến bờ kia; tại sao không gọi là Ba-la-

mật? 

 Ðáp:    A-la-hán,  Bích-chi  Phật  qua  đến  bờ  kia,  cùng  với  Phật  qua  đến  bờ  kia, 

danh đồng mà thật thì khác.  A-la-hán, Bích-chi Phật cho sanh tử là bờ này, Niết-

bàn  là  bờ  kia,  nên  không  thể  vƣợt  qua  đến  bờ  kia  của  bố  thí,  vì  cớ  sao?   Vì 

không thể dùng hết thảy vật, hết thảy thời, hết thảy thứ bố thí.  Dầu có thể bố thí 

cũng không có tâm lớn, hoặc đem tâm vô ký, tâm hữu lậu thiện; hoặc là tâm vô 

lậu bố thí mà không có tâm đại bi, không thể vì hết thảy chúng sanh mà bố thí. 

Còn Bồ-tát bố thí thì biết bố thí là bất sanh bất diệt, vô lậu vô vi, nhƣ tƣớng Niết-

bàn, vì hết thảy chúng sanh mà bố thí, ấy gọi là Ðàn Ba-la-mật. 

Lại nữa, có ngƣời nói:  "Hết thảy vật, hết thảy vật trong ngoài thân đều đem bố 

thí, mà không cầu quả báo.  Bố thí nhƣ vậy, gọi là Ðàn Ba-la-mật. 

Lại nữa, không thể cùng tận, nên gọi là Ðàn Ba-la-mật, vì cớ sao?  Vì biết vật bố 

thí  là  rốt  ráo  không,  nhƣ  tƣớng  Niết-bàn.   Dùng  tâm  ấy  mà  bố  thí  cho  chúng 

sanh, thế nên quả báo không thể cùng tận; gọi là Ðàn Ba-la-mật.  Nhƣ ngũ thông 

tiên nhân, đem bảo vật tốt chứa để trong đá, muốn giữ gìn bảo vật ấy, mài kim 

cƣơng mà bôi lên trên, để không bị phá.  Bồ-tát bố thí cũng nhƣ vậy.  Mài trí tuệ 

về Niết-bàn thật tứơng mà bôi lên bố thí, làm cho không thể cùng tận. 

Lại nữa, Bồ-tát vì hết thảy chúng sanh nên bố thí, số chúng sanh không thể cùng 

tận nên bố thí cũng không thể cùng tận. 

Lại nữa, Bồ-tát vì Phật pháp mà bố thí.  Phật pháp vô lƣợng vô biên nên  bố thí 

cũng vô lƣợng vô biên.  Do vậy, A-la-hán và Bích-chi Phật, tuy đồng đến bờ kia; 

mà không gọi là Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Thế nào gọi là đầy đủ viên mãn? 

 Ðáp:   Nhƣ trƣớc đã  nói, Bồ-tát bố thí tất cả vật, trong, ngoài, lớn  nhỏ, nhiều ít, 

thô tế; ƣa đắm, không ƣa đắm; dùng không dùng.  Ðủ các thứ nhƣ vậy, tất cả có 

thể xả thí, tâm không lẩn tiếc, bình đẳng cho tất cả chúng sanh.  Không khởi lên 

quan  niệm  ngƣời  lớn  nên  cho,  ngƣời  nhỏ  không  nên  cho;  ngƣời  xuất  gia  nên 

cho, ngƣời không xuất gia không nên cho.  Ngƣời nên cho, cầm thú không nên 

cho.  Ðối với tất cả chúng sanh, tâm bình đẳng bố thí, bố thí không cầu quả báo, 

lại rõ thật tƣớng của bố thí, ấy gọi là đầy đủ viên mãn. 

Cũng không kể thời, không ngày, không đêm, không đông, không hạ, không tốt, 

không xấu, tất cả thời thƣờng bình đẳng bố thí, tâm không lẩn tiếc, cho đến đầu 

mắt tủy não, bố thí mà không lẩn, ấy gọi là đầy đủ viên mãn. 

Lại nữa, có ngƣời nói:  "Bồ-tát từ khi phát tâm cho đến khi đủ ba mƣơi bốn tâm 

ở tại cội Bồ-đề.  Ở vào khoảng trung gian ấy, gọi là đầy đủ viên mãn. 

Lại  nữa,  Thất  trụ  Bồ-tát  đƣợc  trí  tuệ  về  thật  tƣớng  hết  thảy  các  pháp,  bấy  giờ 

trang  nghiêm  Phật  độ,  giáo  hoá  chúng  sanh,  cúng  dƣờng  chƣ  Phật,  đƣợc  đại 

thần thông, có thể phân một thân làm vô số thân, mỗi mỗi thân đều mƣa xuống 

bảy  báu,  hoa  hƣơng,  phan  lọng,  hóa  làm  đèn  lớn  nhƣ  núi  Tu-di,  cúng  dƣờng 

mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  và  Bồ-tát  Tăng.   Lại  dùng  diệu  âm  tán  tụng  đức  của 

Phật, lễ bái, cúng dƣờng, cung kính nghinh tiếp. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  ấy  đối  với  trong  hết  thảy  mƣời  phƣơng  vô  lƣợng  cõi  ngạ  quỷ, 

mƣa xuống các thứ ẩm thực, y phục, khiến cho đầy đủ.  Ðƣợc đầy đủ rồi, đều 

phát tâm Vô thƣợng Chánh đẳng Bồ-đề.  Lại đi đến trong đƣờng súc sanh, khiến 

nó tự cải thiện, không còn có ý hại nhau, trừ sự sợ hãi, theo chỗ nó cần thiết, 

đều làm cho đầy đủ. Ðƣợc đầy đủ rồi, đều phát tâm Vô thƣợng Chánh đẳng Bồ-

đề.  Ðối với trong địa ngục vô lƣợng khổ, có thể làm cho lửa địa ngục tiêu diệt, 

nƣớc sôi hóa lạnh, tội dứt, tâm lành, trừ hết đói khát.  Ðƣợc sanh vào cõi trời cõi 

ngƣời, nhờ nhân duyên ấy, đều phát tâm Vô thƣợng Chánh đẳng Bồ-đề. 

Nếu là ngƣời ở mƣời phƣơng, ai nghèo cùng thì cấp cho tài vật, ai giàu sang thì 

cho hƣơng  vị lạ, màu sắc lạ, làm cho hoan hỷ.  Nhờ nhân duyên ấy, đều phát 

tâm Vô thƣợng Chánh đẳng Bồ-đề. 

Nếu đến trong cõi trời Dục giới, thì khuyên họ trừ bỏ dục lạc cõi trời, thí cho pháp 

lạc diệu bảo, khiến đƣợc hoan hỷ.  Nhờ nhân duyên ấy, đều phát tâm Vô thƣợng 

Chánh đẳng Bồ-đề. 

Nếu đi đến trong cõi trời Sắc, thì trừ sự vui đắm của họ, lấy thiền pháp của Bồ-

tát làm cho vui thích.  Nhờ nhân duyên ấy, đều phát tâm Vô thƣợng Chánh đẳng 

Bồ-đề. 

Nhƣ vậy cho đến Thập trú Bồ-đề, ấy gọi là Ðàn Ba-la-mật đầy đủ viên mãn. 

Lại nữa, Bồ-tát có hai loại thân:  Một là kết nghiệp sanh thân, hai là pháp thân. 

Với hai loại thân ấy, Ðàn Ba-la-mật đƣợc viên mãn; , ấy gọi là đầy đủ Ðàn Ba-la-

mật. 

 Hỏi:   Sao gọi là kết nghiệp sanh thân Ðàn Ba-la-mật viên mãn? 

 Ðáp:    Khi  chƣa  đƣợc  pháp  thân,  kiết  sử  chƣa  hết,  có  thể  lấy  hết  thảy  bảo  vật, 

đầu, mắt, tủy, não, quốc thành, vợ con, tài vật, trong ngoài đã có đƣợc, đều đem 

bố thí, tâm không động chuyển.  Nhƣ Thái tử Tu-đề-lê-noa (Sudana - Tàu dịch là 

Thiện Thí, Hảo Ái), đem hai đứa con bố thí cho ngƣời Bà-la-môn, tiếp lại bố thí 

vợ, mà tâm không lay chuyển. 

Lại nhƣ vua Tát-bà-đạt (Tàu dịch làNhất-thiết-thí) bị nƣớc địch tiêu diệt, trốn thân 

chốn rừng sâu.  Thấy có ngƣời Bà-la-môn từ xa đi đến, muốn theo mình để xin, 

tự cho là mình bị quốc phá gia vong, một thân trốn tránh, nhƣng thƣơng kia tân 

khổ, phải từ xa đi đến mà không xin đƣợc gì, mới nói với Bà-la-môn rằng:  "Tôi là 

vua Tát-bà-đạt, vua mới đang mộ ngƣời tìm tôi bắt rất gắt".  Liền tự trói thân thí 

cho ngƣời Bà-la-môn mang đến vua mới, để nhận đƣợc tài vật lớn. 

Cũng nhƣ Nguyệt Quang Thái tử (Candra-prabha) ra ngoài đi dạo, một ngƣời hủi 

trông thấy đến đón xe thƣa rằng:  "Thân tôi trọng bệnh, tân khổ áo não, Thái tử 

dạo chơi, vui riêng một mình chăng?  Ðại từ thƣơng tƣởng, xin cứu chữa cho?" 

Thái tử nghe nói, đem hỏi các thầy thuốc.  Thầy thuốc nói:  "Phải cần đến huyết 

và tủy của ngƣời nào từ khi sanh đến trƣởng thành mà không có sân giận, dùng 

bôi và uống, nhƣ vậy có thể lành".  Thái tử nghĩ rằng:  "Dẫu có ngƣời ấy, cũng 

tham sanh tiếc sống, làm sao đƣợc ƣ?  Trừ thân ta ra không chỗ nào tìm đƣợc". 

Liền gọi kẻ Chiên-đà-la bảo trừ thân thịt, chẻ xƣơng lấy tủy đem bôi cho ngƣời 

bệnh, còn huyết thì lấy cho uống. 

Nhƣ vậy đủ các thứ bố thí thân, vợ con mà không lẩn tiếc, nhƣ vứt bỏ cỏ cây. 

Quán sát vật bố thí biết từ nhân duyên mà có, suy tìm sự thật của nó, hoàn toàn 

vô  sở  đắc,  hết  thảy  thanh  tịnh  nhƣ  tƣớng  Niết-bàn,  ấy  là  từ  nơi  thân  do  kiết 

nghiệp sanh, thực hành Ðàn Ba-la-mật viên mãn. 

Thế  nào  là  pháp  thân  Bồ-tát  thực  hành  Ðàn  Ba-la-mật  viên  mãn?   Nhục  thân 

cuối  cùng  của  Bồ-tát  chứng  đƣợc  Vô  sanh  Pháp  nhẫn,  xả  nhục  thân  đƣợc  ở 

pháp thân, ở trong sáu đạo mƣời phƣơng biến thân ứng theo sự thích hợp để 

hóa độ chúng sanh, thí cấp cho hết thảy trân bảo, y phục, ẩm thực.  Lại đem đầu 

mắt, tủy não, quốc độ, vợ con, những vật trong ngoài có đƣợc đều đem bố thí. 

Ví nhƣ Thích-ca Văn Phật, từng làm voi trắng sáu ngà, kẻ thợ săn rình cơ hội, 

lấy tên bắn, cả bầy voi xông đến muốn đạp nát kẻ thợ săn, voi trắng lấy thân cản 

lại, ủng hộ ngƣời kia, thƣơng nó nhƣ thƣơng con, và khuyến dụ bầy voi, từ từ 

hỏi  ngƣời  thợ  săn  rằng:   "Cớ  gì  bắn  tôi?"   Thợ  săn  đáp:   "Ta  cần  ngà  của 

ngƣơi".  Tức thời voi dụi sáu ngà vào trong lỗ đá, máu thịt tuôn ra, dùng vòi quấn 

ngà đƣa cho thợ săn.  Tuy rằng thân voi, mà dụng tâm nhƣ vậy nên biết voi ấy 

không phải chịu quả báo súc sanh.  Trong pháp  A-la-hán,  hoàn toàn  không có 

tâm đó.  Nên biết đó là pháp thân Bồ-tát. 

Có khi ngƣời Diêm-phù-đề không biết lễ kính bậc kỳ túc có đức, lấy lời lẽ giáo 

hoá,  mà  chƣa  thể  độ  họ  đƣợc.   Khi  ấy  Bồ-tát  tự  biến  thân  mình  làm  chim  Ca-

lăng-tần-già.  Chim ấy có hai bạn thân, một là voi lớn, hai là khỉ, cùng ở chung 

dƣới cây Tất-bát-la.  Tự hỏi nhau rằng:  "Chúng ta không biết ai đáng là lớn?" 

Voi nói:  "Tôi xƣa thấy cây này ở dƣới bụng ta mà nay lớn nhƣ vậy.  Lấy đó để 

suy, tôi đáng là lớn".  Khỉ nói:  "Tôi từng ngồi xổm trên đất, đƣa tay kéo đọt cây. 

Lấy đó để suy, tôi đáng là lớn".  Chim nói:  "Tôi ở trong rừng Tất-bát-la, ăn trái 

cây này, hạt theo phân đi ra mọc lên cây này.  Lấy đó để suy, tôi đáng là ngƣời 

lớn hơn cả".  Voi lại nói rằng:  "Theo lễ nên cúng dƣờng tiên sanh là bậc kỳ túc". 

Tức thì voi đƣa lƣng cõng khỉ, còn chim thì đậu trên khỉ, mà đi dạo khắp.  Các 

loài cầm thú hỏi:  "Cớ sao nhƣ thế?"  Ðáp:  "Ðể cung kính cúng dƣờng bậc lão 

trƣởng".   Các  cầm  thú  chịu  cảm  hóa,  đều  thực  hành  lễ  kínnh,  không  xâm  hại 

ruộng dân, không giết hại sinh mạng loài vật, mọi ngƣời nghi ngờ lấy làm lạ nói:  

"Tất cả cầm thú không còn làm hại nhau". 

Ngƣời thợ săn vào rừng, thấy voi cõng khỉ, khỉ đội chim, đi kính lễ và cảm hóa 

loài vật, loài vật đều biết tu thiện, liền truyền rao đến cho ngƣời trong nƣớc biết 

ai nấy đều mừng nói:  "Thời sắp thái bình, chim thú mà nhân từ!" 

Ngƣời  cũng  phải  bắt  chƣớc,  đều  đi  lễ  kính.   Từ  xƣa  đến  nay,  đức  hóa  ấy  lƣu 

truyền muôn đời.  Nên biết, ấy là pháp thân Bồ-tát. 

Lại nữa, pháp thân Bồ-tát, trong khoảng nhất thời, hoá làm vô ƣơng vô số thân, 

cúng dƣờng mƣời phƣơng chƣ Phật.  Một lúc có thể hóa ra vô lƣợng tài vật, cấp 

đủ cho chúng sanh, có thể tùy theo hết thảy âm thanh bậc  thƣợng, bậc trung, 

bậc hạ, trong khoảng nhất thời khắp vì thuyết pháp, cho đến khi ở tại cội Bồ-đề. 

Các  thứ  nhƣ  vậy  v.v...  gọi  là  pháp  thân  Bồ-tát,  thực  hành  Ðàn  Ba-la-mật  viên 

mãn. 

Lại nữa, bố thí có ba thứ:  Một là vật thí, hai là cúng dƣờng cung kính thí, ba là 

Pháp thí. 

Thế nào là vật thí?  Trân bảo, y phục, ẩm thực, đầu, mắt, tủy, não, tất cả vật nội 

ngoại có đƣợc nhƣ vậy, đều đem bố thí; ấy gọi là vật thí. 

Cung kính thí là tín tâm thanh tịnh, cung kính lễ bái, tiễn đón rƣớc đƣa, tán thán 

đi nhiễu quanh cúng dƣờng.  Các thứ nhƣ vậy v.v... gọi là cung kính thí. 

Pháp thí là, vì đạo đức, nói năng luận nghị, tụng đọc thuyết giảng, hỏi đáp để trừ 

nghi, trao truyền ngũ giới cho ngƣời.  Các thứ nhƣ vậy v.v... vì Phật đạo nên bố 

thí; gọi là Pháp thí.  Ba thứ bố thí ấy viên mãn, gọi là Ðàn Ba-la-mật viên mãn. 

Lại nữa, do nhân duyên ba sự phát sanh bố thí:  Một là tín tâm thanh tịnh, hai là 

tài vật, ba là phƣớc điền.  Tâm có ba:  Hoặc thƣơng xót, hoặc cung kính, hoặc 

cả thƣơng  xót  và cung kính.  Bố thí cho ngƣời  nghèo cùng  hạ tiện  và các súc 

sanh; ấy là thƣơng xót mà bố thí.  Bố thí cho Phật và các pháp thân Bồ-tát; ấy là 

cung  kính  bố  thí.  Bố  thí  cho  ngƣời  già,  bệnh,  nghèo  thiếu,  A-la-hán,  Bích-chi 

Phật; ấy là vừa cung kính vừa thƣơng xót bố thí.  Vật thí thanh tịnh là vật chẳng 

phải do trộm cƣớp mà có, đúng thời mà thí, không cầu danh dự, không cầu lợi 

dƣỡng;  hoặc  là  do  tâm  mà  đƣợc  phƣớc  đức  lớn,  hoặc  là  do  phƣớc  điền  mà 

đƣợc công đức lớn; hoặc là do vật tốt mà đƣợc công đức lớn. 

Thứ nhất là do tâm, nhƣ bốn đẳng tâm (từ, bi, hỷ, xả), Niệm Phật tam muội, đem 

thân thí cho Cọp; nhƣ vậy là do tâm mà đƣợc công đức lớn.  Do phƣớc điền có 

hai  thứ:   Một  là  lân  mẫn  phƣớc  điền;  hai  là  cung  kính  phƣớc  điền.   Lân  mẫn 

phƣớc  điền  là  hay  sanh  tâm  lân  mẫn;  cung  kính  phƣớc  điền  là  hay  sanh  tâm 

cung kính.  Nhƣ vua A-dục (tàu dịch là Vô Ƣu) lấy đất dâng cho Phật. 

Lại nữa, về vật thí, nhƣ một ngƣời nữ, bị rƣợu say ngập tâm, đem chuỗi Anh lạc 

bảy báu bố thí tháp Phật Ca-diếp, nhờ phƣớc đức ấy đƣợc sanh lên cõi trời Ba-

mƣơi-ba.  Các thứ nhƣ vậy, gọi là vật thí. 

 Hỏi:  Ðàn gọi là xả bỏ tài vật; sao lại nói đầy đủ không pháp gì xả bỏ? 

 Ðáp:   Ðàn có hai, là xuất thế gian và không xuất thế gian.  Nay nói về xuất thế 

gian.   Ðàn  là  vô  thƣợng,  vô  tƣớng  nên  không  có  xả  bỏ.   Thế  nên  nói  đầy  đủ 

không pháp gì xả bỏ. 

Lại nữa, tài vật là không thể có đƣợc, nên gọi là không có gì xả bỏ.  Vật ấy ở vị 

lai, quá khứ đều không có; còn trong hiện tại thì phân biệt không có pháp gì nhất 

định.  Do đó nên nói không có pháp gì xả bỏ. 

Lại nữa, hành giả khi xả bỏ tài vật mà có tâm nghĩ rằng việc bố thí này đem lại 

công  đức  lớn,  nên  ỷ  thị  mà  sanh  tâm  kiêu  mạn  ái  kiết  v.v...  Do  vậy  nên  nói  là 

không có gì xả bỏ.  Vì không có gì xả bỏ nên không kiêu mạn.  Không kiêu mạn 

nên ái kiết không sanh. 

Lại nữa, ngƣời thí có hai hạng là ngƣời thế gian và ngƣời xuất thế gian.  Ngƣời 

thế gian có thể xả tài mà không xả thí, còn ngƣời xuất thế gian có thể xả tài, có 

thể xả thí, vì cớ sao?  Vì tài vật và tâm bố thí đều không thể có đƣợc.  Do vậy 

nên nói đầy đủ không có gì xả bỏ. 

Lại  nữa,  trong  Ðàn  Ba-la-mật,  nói  tài  vật,  ngƣời  thí  và  ngƣời  nhận,  ba  việc  ấy 

đều không thể có đƣợc. 

 Hỏi:   Ba việc hòa hợp, nên gọi là Ðàn.  Nay nói cả ba việc không thể có đƣợc thì 

làm sao gọi là Ðàn Ba-la-mật đầy đủ viên mãn?  Nay chính có đủ tài vật, ngƣời 

thí và ngƣời nhận,  sao nói là ba việc không thể có đƣợc?  Nhƣ tấm lụa đƣợc bố 

thí là thật có, vì sao?  Vì đã có tên lụa thời có pháp lụa, nếu không có pháp lụa 

thì cũng không có tên lụa, nhƣng đã có tên lụa tất phải có lụa thật? 

Lại nữa, lụa có dài có ngắn, thô, tế, trắng, đen, vàng, đỏ, có nhân; có duyên; có 

làm ra; có phá đi; có quả báo; tùy pháp mà sanh tâm.  Mƣời thƣớc là dài, năm 

thƣớc là ngắn.  Sợi to là thô, sợi nhỏ là tế; tùy theo nhuộm mà có màu, có sợi là 

nhân, đồ dệt là duyên; nhân ấy duyên ấy hợp lại là tấm lụa.  Ngƣời tạo thành là 

làm,  ngƣời  hoại  bỏ  là  phá.   Nó  ngăn  đƣợc  lạnh  nóng,  che  thân  thể;  ấy  là  quả 

báo.   Ngƣời  có  đƣợc  rất  mừng,  bị  mất  đi  rất  buồn.   Dùng  nó  bố  thí,  thì  đƣợc 

phƣớc và giúp đạo.  Nếu kẻ nào ăn trộm hoặc cƣớp lấy, thì bị giết giữa đô thị, 

chết  vào  địa  ngục.   Các  thứ  nhân  duyên  nhƣ  vậy,  nên  biết  có  lụa,  gọi  là  pháp 

lụa.  Tại sao nói vật bố thí là không thể có đƣợc? 

 Ðáp:    Ông  nói  vì  có  tên  gọi  cho  nên  có,  việc  ấy  không  đúng,  vì  sao  mà  biết? 

Tên gọi có hai, có cái thật và cái không thật.  Có tên mà không thật, nhƣ có một 

loại  cỏ  tên   Thù-lợi  (Tàu  dịch  là  giặc).   Cỏ  Thù-lợi  chẳng  ăn  trộm,  chẳng  ăn 

cƣớp. Thật chẳng phải là giặc mà gọi là giặc.  Lại nhƣ sừng Thỏ, lông Rùa, cũng 

chỉ có tên mà không có thật.  Lụa tuy không nhƣ sừng Thỏ lông Rùa, hoàn toàn 

không có, nhƣng do nhân duyên hội hợp cho nên có, nhân duyên tan rã cho nên 

không, nhƣ đám rừng, nhƣ toán quân, các thứ ấy đều là có mà không thật.  Vì 

nhƣ ngƣời tuy có tên gọi là ngƣời mà không thể tìm ra pháp ngƣời.  Luạ tuy có 

tên gọi cũng không thể tìm ra lụa thật.  Lụa là nhân duyên có thể sanh ra tâm 

niệm nơi ngƣời, đƣợc nó thì mừng, mất nó thì buồn, ấy là nhân duyên của tâm 

niệm. 

Tâm sanh do hai nhân duyên:  Có khi từ thật mà sanh, có khi từ không thật mà 

sanh.  Nhƣ cảnh thấy trong mộng, nhƣ trăng trong nƣớc, nhƣ ban đêm thấy cây 

rung  cho  là  ngƣời.   Nhƣ  vậy  là  từ  trong  không  thật  mà  khiến  cho  tâm  sanh. 

Nhân duyên ấy bất định, không thể nói vì có tâm sanh cho nên có thật vậy.  Nếu 

do  tâm  sanh  nên  có,  lại  không  thể  tìm  cái  thật  có,  nhƣ  mắt  thấy  trăng  trong 

nƣớc, tâm sanh ra bảo đó là trăng, nếu từ tâm mà có trăng ấy, thời không còn là 

trăng thật. 

Lại nữa, ba thứ có:  1- Tƣơng đãi có, 2- Giả danh có, 3- Pháp có. 

Tƣơng  đãi  là  đối  đãi,  nhƣ  dài  ngắn,  kia  đây  v.v...  Thật  ra  không  có  dài  ngắn, 

cũng không có kia đây, do đối đãi nhau mà có tên gọi.   Dài nhân ngắn mà có, 

ngắn cũng do dài mà có.  Kia cũng nhân đây, đây cũng nhân kia.  Nếu đứng phiá 

đông của một vật, thì cho nó là phía Tây; ở phía Tây thời cho nó là phía Ðông. 

Một vật chƣa hề đổi khác mà có Ðông Tây khác nhau.  Ðây tức là có danh mà 

không có thật.  Nhƣ vậy v.v... gọi là tƣơng đãi cớ; trong đó không có thật pháp, 

không nhƣ sắc, thanh, hƣơng, vị, xúc v.v... 

Giả danh có là, nhƣ sữa chua có sắc, hƣơng, vị, xúc; bốn sự nhân duyên hợp lại 

nên giả danh là sữa chua.  Tuy có, không đồng  với  pháp nhân duyên có.  Tuy 

không,  cũng không  nhƣ sừng Thỏ, lông  Rùa không, chỉ  do nhân duyên  hợp lại 

nên gọi giả danh là sữa chua.   Lụa cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, do có cực vi sắc, hƣơng, vị, xúc nên có phần tử lông; do phần tử lông 

nên có lông; do có lông nên có lông nhỏ; do có lông nhỏ nên có sợi; do có sợi 

nên  có  lụa;  do  có  lụa  nên  có  áo.   Nếu  không  có  nhân  duyên  của  cực  vi  sắc, 

hƣơng, vị, xúc thì cũng không có phần tử lông; không có phần tử lông thì cũng 

không có lông; không có lông thì cũng không có lông nhỏ; không có lông nhỏ thì 

cũng không có sợi;  không có sợi  thì cũng không có lụa; không có lụa thì cũng 

không có áo. 

 Hỏi:   Cũng không hẳn mọi vật đều do nhân duyên hòa hợp nên có, nhƣ mảy bụi 

quá nhỏ nên không chia chẻ đƣợc, không chia chẻ nên không hòa hợp.  Lụa thô 

nên có thể phá, còn mảy bụi không chia chẻ đƣợc thì làm sao có thể phá? 

 Ðáp:   Quá nhỏ cũng không có thật, chỉ gƣợng mà gọi, vì cớ sao?  Thô và tế đối 

đãi nhau, nhân thô nên có tế; tế ấy lại còn phải có tế nữa... 

Lại nữa, nếu cực vi sắc, thời có mƣời phần theo mƣời phƣơng hƣớng.  Nếu có 

mƣời  phần  theo  mƣời  phƣơng  hƣớng,  thời  không  gọi  là  cực  vi;  nếu  không  có 

mƣời phần theo mƣời phƣơng hƣớng thời không gọi là sắc. 

Lại nữa, nếu có cực vi thời phải chiếm một vị trí giới hạn giữa hƣ không, nếu có 

giới hạn thời không gọi là cực vi. 

Lại nữa, nếu có cực vi, trong ấy có thành phần sắc, hƣơng, vị, xúc.   Có thành 

phần sắc, hƣơng, vị, xúc; ấy thời không gọi là cực vi.  Lấy đó suy tìm, vi trần là 

không  thể  có  đƣợc.   Nhƣ  trong  kinh  nói:   "Sắc  hoặc  thô,  hoặc  tế,  hoặc  trong 

hoặc ngoài, chung lại quán sát đều là vô thƣờng vô ngã.  Không nói có vi trần, 

ấy là quán không theo cách chia chẻ phá hoại. 

Lại có cách quán không, là quán lụa tùy theo tâm.  Nhƣ ngƣời  tọa thiền, quán 

lụa hoặc làm thành đất, hoặc thành nƣớc, hoặc thành lửa, hoặc thành gió, hoặc 

xanh,  hoặcvàng,  hoặc  trắng,  hoặc  đỏ,  hoặc  hoàn  toàn  không,  nhƣ  quán  mƣời 

thiết nhập.  Nhƣ khi Phật ở núi Kỳ-xà-quật, cùng với chúng Tỳ-kheo Tăng, đi vào 

thành Vƣơng-xá.  Giữa đƣờng trông thấy một gốc cây lớn, Phật trải tọa cụ trên 

gốc cây mà ngồi, bảo các Tỳ-kheo:  Nếu Tỳ-kheo nhập thiền, tâm đƣợc tự tại, thì 

có thể khiến gốc cây lớn thành đất. 

Liền thành đất thật, vì cớ sao?  Vì trong cây ấy có phần tử đất. 

Lại  nữa,  nhƣ  một  sắc  đẹp,  ngƣời  dâm  dục  lấy  đó  cho  là  sạch  đẹp,  tâm  sanh 

nhiễm  đắm.   Ngƣời  tu  phép  Quán  bất  tịnh  thấy  toàn  là  xấu  xa  trần  trụi,  không 

một  chút  sạch.   Ngƣời  vợ  cùng  hàng  trông  thấy  thì  ghen  giận  thêm  dữ,  mắt 

không muốn nhìn, cho là nhơ nhớp.  Ngƣời dâm dục xem cho là vui, ngƣời ghen 

ghét xem cho là khổ, ngƣời tu tịnh hạnh xem thì đắc đạo, còn ngƣời không can 

dự,  thấy  mà  không  chuyên  chú,  nhƣ  thấy  đất  thấy  cây.   Nếu  sắc  đẹp  ấy  thực 

sạch thì cả bốn hạng ngƣời xem đều phải thấy sạch; nếu nó thật không sạch thì 

cả bốn hạng ngƣời xem đều phải thấy là không sạch.  Do vậy nên biết, đẹp xấu 

tại tâm, còn bên ngoài không nhất định.  Quán không cũng vậy. 

Lại nữa, chính trong lụa ấy có mƣời tám tƣớng không, quán xem đó bèn không, 

"không" cho nên không thể có đƣợc.  Do các thứ nhân duyên nhƣ vậy nên tài vật 

là không, quyết định không thể có đƣợc. 

Thế nào là ngƣời bố thí không thể có đƣợc?  Nhƣ lụa do nhân duyên hòa hợp 

nên có, cứ từng phần suy xét, lụa không thể có đƣợc.  Ngƣời bố thí cũng nhƣ 

vậy.  Bốn đại bao quanh trống không; gọi là thân.  Ở thân ấy có thức động tác 

các  việc đi, lại,  ngồi, dậy,  giả danh là ngƣời.  Từng phần suy tìm tƣớng ngƣời 

cũng không thể có đƣợc. 

Lại nữa, trong tất cả năm ấm, mƣời tám giới, mƣời hai nhập tìm tƣớng ta không 

thể có đƣợc.  Vì ta không thể có đƣợc nên ngƣời bố thí cũng không thể có đƣợc, 

vì sao?  Ta có các thứ tên chữ nhƣ ngƣời, trời, trai, gái, ngƣời thí, ngƣời nhận, 

ngƣời thọ khổ, ngƣời thọ vui, súc sanh v.v... đều chỉ có tên gọi, mà thật pháp thì 

không thể có đƣợc. 

 Hỏi:   Nếu ngƣời thí là không thể có đƣợc, thế tại sao có Bồ-tát thực hành Ba-la-

mật? 

 Ðáp:   Do nhân duyên hòa hợp nên có danh tự nhƣ nhà, nhƣ xe, mà thật pháp là  

không thể có đƣợc. 

 Hỏi:  Vì sao "ngã" là không thể có đƣợc? 

 Ðáp:   Nhƣ  trong chƣơng  "Nhƣ  vậy tôi  nghe một thời" đã nói nay lại nói  thêm. 

Phật  nói  sáu thức:   Nhãn  thức  và pháp  tƣơng ứng  với nhãn thức, cùng duyên 

sắc, mà chẳng duyên các tên gọi nhƣ nhà, thành quách.  Nhĩ, tỷ, thiệt, thân thức, 

cũng  nhƣ  vậy.   Ý  thức  và  pháp  tƣơng  ứng  với  ý  thức,  biết  mắt,  biết  sắc,  biết 

nhãn thức cho đến biết ý, biết  pháp, biết ý thức.  Các pháp của thức ấy duyên 

đều  là  không,  vô  ngã  vì  nó  sanh  diệt  và  không  tự  tại.   Trong  pháp  vô  vi  cũng 

không chấp ngã, vì không thọ khổ lạc.  Trong đây nếu gƣợng nói có ngã pháp 

thời phải nên có thức thứ bảy biết ngã,  nhƣng nay không  nhƣ  vậy, do đó nên 

biết vô ngã. 

 Hỏi:  Vì sao nói vô ngã?  Tất cả mọi ngƣời đều chính tự trong thân mình mà sanh 

chấp ngã, chứ không ở trong thân khác mà sanh chấp ngã.  Lại nữa, nếu bên 

trong vô ngã, còn thức biết sắc cứ niệm niệm sanh diệt, thời làm sao phân biệt 

biết ấy là sắc  xanh, đỏ, vàng, trắng?  Lại nữa, nếu  vô ngã mà thức của ngƣời 

trong  hiện  tại,  thì  lại  sanh  diệt  mới  mãi;  khi  thân  mạng  chấm  dứt  nó  cũng  hết 

luôn, thế thời các việc làm tội phƣớc, ai đem theo, ai lãnh thọ?  Ai thọ khổ vui? 

Ai đƣợc giải thoát?  Do các thứ nhân duyên nhƣ vậy, nên biết có ngã? 

 Ðáp:    Các  việc  này  đều  có  nạn  vấn!   Nếu  ở  nơi  thân  khác  mà  sanh  chấp  ngã, 

thời lại sẽ nói vì sao không chính tự thân mình mà sanh chấp ngã? 

Lại nữa, do năm uẩn làm nhân duyên mà sanh ra cho nên không, vô ngã.  Từ vô 

minh  làm  nhân  duyên  sanh  hai  mƣơi  thân  kiến.   Thân  kiến  ấy  từ  nơi  năm  uẩn 

tƣơng tục sanh.  Vì từ năm uẩn tƣơng tục sanh, nên liền chấp năm uẩn ấy làm 

ngã chứ không chấp ở thân ngƣời khác, vì tập quen vậy. 

Lại nữa, nếu có thần ngã (linh hồn) thời có thể có cái ngã kia, nhƣng thần  ngã 

của ông có hay không chƣa rõ, mà hỏi đến cái ngã kia, thì cũng giống nhƣ ngƣời 

hỏi sừng thỏ, mà đáp nó tựa nhƣ sừng ngựa.  Sừng ngựa nếu thật có, thời có 

thể  đem  nó  làm  chứng  cho  sừng  thỏ,  nhƣng  sừng  ngựa  còn  chƣa  rõ  có  hay 

không có mà muốn đem nó làm chứng cho sừng thỏ sao đƣợc? 

Lại nữa, tự thân mình mà sanh chấp ngã, nên tự cho là có thần ngã.  Nhƣng các 

ông nói thần ngã là biến khắp, vậy cũng nên chấp thân ngƣời khác làm ngã.  Do 

vậy  không  nên  nói:   "Chỉ  tự  nơi  thân  mình  sanh  chấp  ngã,  nơi  thân  khác  thì 

không sanh, nên biết có thần ngã". 

Lại nữa, có ngƣời ở nơi trong vật khác sanh tâm chấp ngã, nhƣ ngƣời ngoại đạo 

tọa thiền, khi dùng  đất mà tu  phép quán thiết nhập, thì thấy đất  là ngã,  ngã là 

đất.  Quán nƣớc, lửa, gió, không cũng nhƣ vậy.  Ðó là vì điên đảo, nên ở thân 

khác cũng chấp ngã. 

Lại  nữa,  có  khi  ở  thân  khác  mà  sanh  chấp  ngã.   Nhƣ  có  một  ngƣơì  lãnh  sứ 

mệnh đi xa, một mình vào ngủ trong ngôi nhà trống, nửa đêm thấy một con quỷ 

mang xác một ngƣời chết đến quăng trƣớc mặt.  Lại có một con quỷ khác rƣợt 

đến,  giận  mắng  con  quỷ  trƣớc  rằng:   "Ngƣời  chết  này  là  vật  của  ta,  sao  mày 

mang đến?"  Quỷ trƣớc cãi lại:  "Vật của ta, ta tự mang đến".  Hai con quỷ, mỗi 

con cầm một cánh tay dành giật.  Con quỷ trƣớc nói:  "Trong nhà này có ngƣời, 

có thể hỏi xem?".  Quỷ sau liền hỏi:  "Xác ngƣời chết này ai mang đến?"  Ngƣời 

kia suy nghĩ:  "Hai con quỷ này sức mạnh, nếu đáp thật cũng phải chết, nếu đáp 

dối cũng phải chết.  Cả hai cách đều không khỏi chết, sao ta lại nói dối?"  Liền 

đáp:  "Quỷ trƣớc mang đến".  Con quỷ sau liền nổi giận, cầm cánh tay ngƣời kia 

bứt ra quăng xuống đất.  Con quỷ trƣớc liền lấy một cánh tay ngƣời chết chắp 

thế vào liền dính.  Nhƣ vậy, hai tay, hai chân, đầu, sƣờn, thân thể đều thay đổi. 

Khi ấy hai con quỷ chung nhau ăn thân ngƣời bị thay đổi, xong chùi miệng bỏ đi. 

Ngƣời kia suy nghĩ:  "Thân do cha mẹ sanh của ta, tận mắt thấy hai con quỷ đã 

ăn hết, thân này của ta hiện nay đều là thịt của ngƣời chết kia.  Vậy ta chắc chắn 

có thân ƣ, hay là không có thân ƣ?  Nếu cho là có, thì toàn là thân của ngƣời 

khác; nếu bảo là không, thì hiện nay ta có thân".  Suy nghĩ nhƣ vậy, tâm rất mê 

muội, giống nhƣ ngƣời cuồng, sáng sớm phăng đƣờng mà đi, đến một quốc độ 

thấy  có  chúng  Tăng  tại  nơi  tháp  Phật,  không  hỏi  chuyện  gì  khác,  chỉ  hỏi  thân 

mình  là  có  hay  không?   Các  Tỳ-kheo  hỏi  lại:   "Ông  làngƣời  nào?"   Ðáp:   "Tôi 

cũng không tự biết là ngƣời  hay không  phải là ngƣời".  Liền kể rõ lại  việc trên 

cho chúng Tăng nghe.  Các Tỳ-kheo nói:  "Ngƣời này tự biết vô ngã, dễ có thể 

đắc độ".  Bèn nói với ngƣời kia rằng:  "Thân ngƣời từ xƣa đến nay, thƣờng tự vô 

ngã,  chứ không phải vừa mới ngày nay.  Chỉ do bốn đại hòa hợp nên chấp cho 

là ngã thân, nhƣ thân củ của ông là ngã thân, cùng với nay không khác." 

Các Tỳ-kheo độ cho tu đạo, dứt hết các phiền não, liền chứng đƣợc A-la-hán. 

Ấy là khi chấp thân ngƣời khác làm ngã, chứ không thể nói do có kia có đây nên 

bảo là có thần ngã. 

Lại nữa, thật tánh của thần ngã ấy quyết chắc là không thể có đƣợc.  Hoặc nó có 

tƣớng thƣờng, tƣớng phi thƣờng, tƣớng tự tại, tƣớng chẳng tự  tại, tƣớng làm, 

tƣớng chẳng làm, tƣớng sắc, tƣớng chẳng sắc; các tƣớng nhƣ vậy đều không 

thể có đƣợc.  Nếu có tƣớng thời có pháp, không tƣớng thời không pháp.  Nay 

thần  ngã  là  không  tƣớng  ,  thời  biết  là  không  có  thần  ngã.   Nếu  thần  ngã  là 

thƣờng  thời  không  nên  có  tội  sát,  vì  cớ  sao?   Thân  có  thể  sát  vì  chẳng  phải 

thƣờng; còn thần ngã không thể sát, vì là thƣờng. 

 Hỏi:  Thần ngã tuy thƣờng cho nên không thể sát, nhƣng sát thân thời mắc tội 

sát? 

 Ðáp:  Nếu sát thân ngƣời mắc tội sát, nhƣng trong Luật tạng nói:  "Tự sát thân 

không mắc tội sát".  Tội hay phƣớc là do làm não hại hay làm lợi ích ngƣời khác 

mà có, chẳng phải do tự cúng dƣờng thân hay tự sát thân mà có tội phƣớc.  Do 

vậy nên trong Luật tạng nói:  "Tự sát thân không có tội sát, mà chỉ có cái lỗi là 

ngu si, tham nhục, sân nhuế". 

Nếu thần ngã là thƣờng, thời không nên có chết, không nên có sanh, vì cớ sao? 

Vì  trong  giáo  pháp  của  các  ông,  thần  ngã  là  thƣờng,  biến  khắp  cả  trong  năm 

đƣờng, làm sao có chết sanh?  Chết là mất chỗ này, sanh ra ở chỗ kia.  Do vậy 

không đƣợc nói "thần ngã là thƣờng".  Nếu thần ngã là thƣờng, thời cũng không 

nên  có  thọ  khổ  thọ  vui,  vì  cớ  sao?   Vì  khổ  đến  thời  buồn,  lạc  đến  thời  mừng. 

Nếu bị lo buồn vui mừng làm biến đổi,  thời chẳng phải thƣờng.  Nếu thần ngã 

thƣờng thời lẽ đánh nhƣ hƣ không, mƣa không thể làm ƣớt, nắng không thể làm 

khô; cũng không có đời này, đời sau, chẳng nên có việc đời sau sanh, đời này 

chết.   Nếu  thần  ngã  thƣờng,  thời  thƣờng  có  ngã  kiến,  không  thể  chứng  đƣợc 

Niết-bàn.  Nếu thần ngã thƣờng thời không sanh không diệt, không thể có quên 

có mất.  Vì không có thần ngã, mà thức là vô thƣờng, nên có quên có mất.  Thế 

cho nên biết thần ngã chẳng phải thƣờng.  Do các thứ nhân duyên nhƣ vậy, nên 

biết thần ngã chẳng phải có tƣớng thƣờng. 

Nếu thần ngã có tƣớng vô thƣờng, thì cũng không tội, không phƣớc.  Nếu thân 

vô  thƣờng,  thần  ngã  cũng  vô  thƣờng,  hai  sự  đều  diệt  mất,  thời  rơi  vào  chấp 

đoạn.  Rơi vào chấp đoạn, thời không có cái gì đi đến đời sau để thọ tội phƣớc. 

Nếu  đoạn  diệt,  thời  chứng  đắc  Niết-bàn  không  cần  phải  đoạn  kiết  sử,  cũng 

không cần nhân duyên tội phƣớc của đời sau.   Do các thứ nhân duyên nhƣ vậy, 

nên biết thần ngã chẳng phải có vô thƣờng. 

Nếu  thần  ngã  có  tƣớng  tự  tại,  tƣớng  tự  làm,  thời  phải  tùy  theo  muốn  gì  đƣợc 

nấy, nhƣng nay điều ƣớc muốn lại không đƣợc, điều không ƣớc muốn lại đƣợc. 

Nếu thần ngã tự tại, cũng không nên có sự làm ác hành, phải đọa vào trong ác 

đạo súc sanh. 

Lại nữa, hết thảy chúng sanh đều không ƣa khổ.  Ai đang ƣa vui mà lại bị khổ? 

Do vậy nên biết thần ngã không tự tại, không tự làm.  Lại nhƣ ngƣời vì sợ tội mà 

tự gắng làm lành.  Nếu tự tại thì vì sao còn sợ tội mà gắng tu phƣớc?  Lại các 

chúng sanh không đƣợc nhƣ ý, thƣờng bị phiền não ái phƣợc lôi kéo.  Do các 

thứ  nhân  duyên  nhƣ  vậy,  nên  biết  thần  ngã  không  tự  tại,  không  tự  làm.    Nếu 

thần ngã không tự tại, không tự làm, thế là không có tƣớng thần ngã.  Cái ngã 

các ông nói đó, chính là thức, chứ không phải gì khác. 

Lại  nữa,  nếu  thần  ngã  không  làm,  tại  sao  khi  Diêm  vƣơng  hỏi  ngƣời  tội:   "Ai 

khiến  ngƣơi  làm  tội  ấy?"   Tội  nhân  đáp:   "Ðó  là  ngã  tự  làm".   Do  vậy  nên  biết 

chẳng phải không tự làm.  Nếu nói thần ngã có sắc tƣớng, việc ấy không đúng, 

vì sao?  Vì hết thảy sắc đều vô thƣờng. 

 Hỏi:  Tại sao ngƣời ta nói sắc là ngã tƣớng? 

 Ðáp:   Có ngƣời nói "Thần ngã ở trong tâm, nhỏ nhƣ hạt cải, thanh tịnh nên gọi là 

thân tịnh sắc". 

Lại có ngƣời nói nó nhƣ hạt lúa, có ngƣời nói nó nhƣ hạt đậu, có ngƣời nói nửa 

tấc, có ngƣời nói một tấc.  Lúc mới thọ thân, nó thọ trƣớc hết, giống nhƣ hình 

tƣợng xƣơng có trƣớc hết, đến khi thành thân, thì nhƣ hình tƣợng đã đƣợc trang 

nghiêm. 

Có  ngƣời  nói  thần  ngã  lớn  nhỏ  tùy  theo  thân  ngƣời,  khi  chết  nó  đi  ra  trƣớc. 

Những việc nhƣ vậy, đều không đúng, vì cớ sao?  Vì hết thảy đều do bốn đại tạo 

nên,  là  nhân  duyên  sanh  nên  vô  thƣờng;  thần  ngã  cũng  vô  thƣờng.   Nếu  vô 

thƣờng thì nhƣ trên đã nói. 

 Hỏi:  Thân có hai thứ:  Thân thô và thân tế.  Thân thô là vô thƣờng, còn thân tế 

là thần ngã, đời đời thƣờng đi vào trong năm đƣờng? 

 Ðáp:   Thân vi tế ấy là không thể có đƣợc.  Nếu có thân vi tế, thời phải có nơi chỗ 

có thể biết đƣợc; nhƣ từ mỗi chỗ trong năm tạng (tâm , can, tỳ, phế, thận) bốn 

chi thể để tìm đều không thể thấy đƣợc. 

 Hỏi:  Tế thân ấy rất vi tế.  Khi mới chết nó đã đi; khi còn sống thì tìm không thể 

có đƣợc, thời ông làm sao mà có thể thấy?  Lại thân vi tế ấy, chẳng phải năm 

thức có thể thấy, có thể biết, chỉ có bậc Thánh nhân có thần thông, mới có thể 

thấy đƣợc? 

 Ðáp:   Nếu nhƣ vậy, cùng với "không vật" chẳng khác nhau.  Nhƣ khi ngƣời chết, 

bỏ thân sanh ấm, vào trong thân trung ấm, bấy giờ, thân của đời này diệt, mà thọ 

thân trung ấm.  Nó không có trƣớc sau, khi vừa diệt liền sanh; giống nhƣ cái ấn 

bằng sáp ấn xuống bùn, trong khi bùn nhận đƣợc ấm, cái ấn tức thời hoại mất. 

Bên thành và bên hoại cùng một lúc, không có trƣớc sau.  Ngay khi ấy thọ thân 

trung  ấm  trung  hữu,  xã  thân  trung  ấm  trung  hữu  này,  thọ  thân  sanh  ấm  sanh 

hữu.  Ông nói thân vi tế, chính là thân trung ấm này.   Thân trung ấm không ra 

không  vào,  giống  nhƣ  ngọn  đèn  cháy  đỏ,  sanh  và  diệt  tiếp  nối,  chẳng  thƣờng 

chẳng  đoạn.   Phật  dạy:   "Hết  thảy  sắc  uẩn  hoặc  quá  khứ,  vị  lai,  hiện  tại,  hoặc 

trong hoặc ngoài, hoặc thô hoặc tế, thảy đều vô thƣờng".   Thần ngã với sắc vi tế 

của ông cũng phải  vô thƣờng đoạn diệt.  Do các nhân duyên nhƣ vậy, nên biết 

thần ngã chẳng phải sắc tƣớng. 

Thần  ngã  chẳng  phải  không  sắc  tƣớng.   Không  sắc  là  bốn  uẩn  (thọ,  tƣởng, 

hành, thức)  và pháp vô vi.  Bốn uẩn vì là vô thƣờng, vì là không tự tại, vì thuộc 

nhân duyên, nân chẳng phải là thần ngã.  Trong ba pháp vô vi, thì không chấp có 

thần ngã đƣợc, vì không thọ nhận gì.  Do các nhân duyên nhƣ vậy, nên biết thần 

ngã chẳng phải sắc tƣớng. 

Nhƣ vậy giữa trời đất, hoặc trong hoặc ngoài, ba đời mƣời phƣơng tìm thần ngã 

không thể có đƣợc.  Chỉ có mƣời hai nhập hòa hợp sanh ra sáu thức, ba việc 

hòa hợp gọi là xúc.  Từ xúc sanh ra các tâm số pháp thọ, tƣởng, tƣ v.v... Trong 

pháp ấy do sức vô minh nên có thân kiến sanh; có thân kiến sanh nên cho là có 

thần ngã.  Thân kiến ấy, khi thấy đƣợc Khổ đế, phát sanh khổ pháp trí và khổ tỷ 

trí  (bốn  loại  trí)  thì  dứt.   Khi  thân  kiến  dứt  thời  không  còn  thấy  có  thần  ngã. 

Trƣớc đây các ông nói:  Nếu bên trong không có thần ngã, còn thức biết sắc thì 

cứ niệm niệm sanh diệt, làm sao mà phân biệt biết sắc xanh, vàng, đỏ, trắng?" 

Theo  các  ông,  nếu  có  thần  ngã,  cũng  không  thể  một  mình  biết  đƣợc  sắc,  mà 

phải nƣơng nhãn thức mới có thể biết đƣợc.  Nếu nhƣ vậy, thì thần ngã thành vô 

dụng.  Nhãn thức biết sắc, sắc sanh diệt.  Do tƣơng tợ sanh, tƣơng tợ diệt, vậy 

sau trong tâm có pháp sanh ra, gọi là niệm.  Tƣớng của niệm ấy thuộc pháp hữu 

vi, tuy diệt về quá khứ mà có thể biết.  Nhƣ trí tuệ lực của Thánh nhân, có thể 

biết  việc  đời  vị  lai.   Niệm  niệm  cũng  nhƣ  vậy,  có  thể  biết  pháp  quá  khứ.   Nếu 

nhãn thức trƣớc diệt, sanh nhãn thức sau, nhãn thức sau càng có sức lanh lợi. 

Sắc tuy tạm có chẳng đứng yên song do niệm lực lanh lợi nên có thể biết.  Do 

sự ấy, tuy niệm niệm sanh diệt vô thƣờng, mà có thể phân biệt biết sắc. 

Lại  nữa,  ông  nói  thức  của  ngƣời  trong  hiện  tại  cứ  sanh  diệt  mới  mãi,  một  khi 

thân mạng chấm dứt, nó cũng hết luôn.  Nhƣ vậy các hạnh nghiệp tội phƣớc, ai 

đem theo, ai lãnh thọ?  Ai chịu khổ vui?  Ai đƣợc giải thoát?  Nay sẽ đáp cho các 

ông:   Nay  các  ông  chƣa  đƣợc  đạo  chân  thật,  bị  các  phiền  não  che  tâm,  tạo 

nghiệp làm nhân duyên cho thân tái sanh, khi chết năm uẩn tuần tự tƣơng tục 

sanh ra, giống nhƣ một ngọn đèn lại đốt một ngọn đèn.  Lại nhƣ hạt lúa sanh ra 

do có ba nhân duyên là đất, nƣớc và hạt giống.  Thân đời sau sanh ra cũng nhƣ 

vậy, có thân, có nghiệp hữu lậu  và có kiết sử.  Có ba nghiệp ấy  nên thân sau 

sanh ra, trong đó thân và nghiệp là nhân duyên không thể dứt, không thể phá; 

chỉ các kiết sử là có thể dứt.  Khi kiết sử dứt, tuy còn có thân dƣ tàn, vẫn có thể 

đƣợc  giải  thoát.   Nhƣ  có  hạt  lúa,  có  đất  mà  không  có  nƣớc,  nên  không  sanh 

đƣợc.   Nhƣ  vậy  tuy  có  thân,  có  nghiệp  mà  không  có  nƣớc  ái  kiết  thấm  nhuần 

thời không sanh đƣợc.  Ấy gọi là tuy không có thần ngã, cũng gọi là đƣợc giải 

thoát.  Do vô minh nên bị trói; do trí tuệ nên đuợc mở, thời thần ngã vô dụng. 

Lại nữa, do danh và sắc hòa hợp, giả danh là ngƣời, ngƣời ấy bị các kiết sử trói 

buộc.   Ðƣợc  móng  tay  trí  tuệ  vô  lậu  mở  các  kiết  sử  ấy,  bấy  giờ  gọi  là  ngƣời 

đƣợc giải thoát.  Cột dây, mở dây; dây tức là cột, cột không là một pháp riêng 

khác.  Trong thế gian nói cột dây mở dây.  Danh và sắc cũng vậy.  Danh và sắc 

hai pháp hòa hợp, giả danh là ngƣời.  Kiết sử ấy cùng với danh sắc không riêng 

khác, chỉ có gọi là danh sắc cột, danh sắc mở.  Thọ tội thọ phƣớc cũng là nhƣ 

vậy.   Tuy  không  có  một  pháp  gọi  là  ngƣời  thật,  chỉ  có  danh  sắc  thọ  quả  tội 

phƣớc mà đƣợc gọi là ngƣời.  Giống nhƣ xe chở đồ  vật, cứ mỗi mỗi suy tìm. 

Rốt  ráo  không  có  xe  thật,  nhƣng  do  chở  đồ  vật  nên  gọi  là  xe.   Ngƣời  thọ  tội 

phƣớc cũng là nhƣ vậy.  Do danh sắc thọ tội phƣớc, mà nhận đƣợc cái tên là 

ngƣời thọ.  Thọ khổ vui cũng nhƣ vậy.  Do các nhân duyên nhƣ vậy, thần ngã là 

không thể có đƣợc.  Thần ngã chính là ngƣời bố thí ngƣời thọ nhận.  Cũng nhƣ 

vậy.   Các  ông  cho  thần  ngã  là  ngƣời,  do  vậy  nên  ngƣời  thí  là  không  thể  có 

đƣợc.  Do các nhân duyên nhƣ vậy, nên nói là tài vật, ngƣời thí, ngƣời thọ đều 

là không thể có đƣợc. 

 Hỏi:   Nếu  các  đức  Phật  đối  với  các  pháp  nói  là  không  bị  phá,  không  bị  diệt, 

không bị sanh, không bị làm; cớ sao ở đây nói ba việc tài vật, ngƣời thí và ngƣời 

thọ, phá hoại chia chẻ thì không thể có đƣợc? 

 Ðáp:   Nhƣ ngƣời phàm tục thấy có ngƣời thí, thấy có ngƣời thọ, thấy có tài vật; 

đó là cái thấy hƣ vọng điên đảo, đƣợc sanh vào thế gian thọ vui, khi hết phƣớc 

phải xoay trở lại.  Cho nên Phật muốn hàng Bồ-tát thực hành thật đạo, đƣợc thật 

quả báo, tức là Phật đạo.  Phật vì phá cái thấy hƣ vọng nên nói ba việc không 

thể có đƣợc, mà kỳ thật không có gì phá, vì cớ sao?  Vì các pháp từ xƣa đến 

nay, rốt ráo là không.  Do vô lƣợng nhân duyên nhƣ vậy, mà không thể có đƣợc, 

nên gọi là Ðàn Ba-la-mật đầy đủ viên mãn. 

Lại nữa, nếu Bồ-tát  thực  hành Ðàn Ba-la-mật,  mà  có thể sanh sáu Ba-la-mật. 

Khi ấy gọi là Ðàn Ba-la-mật đầy đủ viên mãn. 

 -   Thế  nào  là  bố  thí  sanh  Ðàn  Ba-la-mật?   Ðàn  có  bậc  thƣợng,  bậc  trung,  bậc 

hạ.  Từ bậc hạ sanh bậc trung, từ bậc trung sanh bậc thƣợng.  Nếu dùng thức 

uống ăn thô xấâu đem tâm nhu nhuyến mà bố thí ấy gọi là bậc hạ.  Tập quen bố 

thí dần dần tăng lên có thể đem y phục bảo vật mà bố thí, ấy là từ bậc hạ sinh 

bậc trung.  Tâm bố thí càng tăng, không thƣơng tiếc gì, có thể đem đầu, huyết 

thịt,  quốc  thành,  tài  vật,  vợ  con  mà  bố  thí  hết;  ấy  là  từ  bậc  trung  sanh  bậc 

thƣợng.  Nhƣ đức Phật Thích-ca Mâu-ni khi mới phát tâm, làm đại Quốc vƣơng, 

tên  là  Quang  Minh,  tìm  cầu  Phật  đạo,  ít  nhiều  bố  thí  luân  chuyển  đời  sau  thọ 

thân làm ngƣời thợ gốm, dùng đồ tắm rửa và nƣớc đƣờng phèn bố thí cho đức 

Phật  Thích-ca  Mâu-ni  khác  và  Tỳ-kheo  Tăng.   Kiếp  sau  đó  chuyển  thân  làm 

ngƣời con gái của đại trƣởng giả, đem đèn cúng dƣờng đức Phật Kiều-trần-nhã. 

Các thứ nhƣ vậy, gọi là Bồ-tát bố thí bậc hạ. 

Nhƣ tiền thân  đức Phật Thích-ca Mâu-ni thân làm con ông trƣởng giả, đem y bố 

thí  cho  Phật  Ðại-âm-thanh.   Sau  lại  chuyển  thân  làm  vị  đại  quốc  vƣơng,  đem 

lọng  bảy  báu  dúng  dƣờng  Phật  Sƣ-tử.   Sau  lại  thọ  thân  làm  vị  đại  trƣởng  giả, 

cúng  dƣờng  cho  Phật  Diệu  Nhân  phòng  xá  thƣợng  hảo  và  hoa  đẹp  bảy  báu. 

Các thứ nhƣ vậy, gọi là Bồ-tát bố thí bậc trung. 

Nhƣ tiền thân  đức Phật Thích-ca Mâu-ni làm tiên  nhân, thấy đức Phật Kiều-trần-

nhã  đoan  chánh  thù  diệu,  bèn  từ  trên  núi  cao  tự  gieo  mình  xuống  trƣớc  Phật, 

thân kia vẫn an ổn, đứng ở một bên Phật.  Lại nhƣ Bồ-tát Chúng-sanh hỷ-kiến, 

lấy thân làm  đèn cúng dƣờng đức Phật Nhật-nguyệt-quang-đức.  Các thứ nhƣ 

vậy  không  tiếc  thân  mạng,  cúng  dƣờng  chƣ  Phật,   đó  là  Bồ-tát  bố  thí  bậc 

thƣợng.  Ấy gọi đó là Bồ-tát ba hạng bố thí. 

Nếu  có  ngƣời  bắt  đầu  phát  Phật  tâm,  bố  thí  cho  chúng  sanh  cũng  nhƣ  vậy. 

Trƣớc tiên dùng thức uống ăn bố thí, tâm bố thí tăng dần, có thể đem thân thịt 

bố thí.  Trƣớc đem các thứ nƣớc ngon bố thí, sau tâm bố thí tăng dần, có thể 

đem thân huyết để cho.  Trƣớc đem giấy mực, kinh sách bố thí, và đem y phục, 

ẩm  thực,  ngoạ  cụ,  y  dƣợc  bốn  thứ  cúng  dƣờng  để  cúng  dƣờng  pháp  sƣ,  sau 

chứng đƣợc pháp thân lại vì vô lƣợng chúng sanh thuyết đủ các pháp, để làm 

pháp thí.  Các thứ nhƣ vậy, từ trong Ðàn Ba-la-mật phát sanh Ðàn Ba-la-mật. 

 -  Thế nào là Bồ-tát bố thí sanh Thi-la Ba-la-mật?   Bồ-tát suy nghĩ:  "Chúng sanh 

không biết bố thí, đời sau chịu nghèo cùng; vì nghèo cùng mà sanh trộm cắp; vì 

trộm  cắp  mà  gây  giết  hại.   Vì  nghèo  cùng  nên  không  đầy  đủ  sắc  đẹp;  vì  sắc 

không đầy đủ mà hành tà dâm.  Lại vì nghèo cùng mà bị làm ngƣời hạ tiện; hạ 

tiện  sợ  hãi  mà  sanh  nói  dối.   Do  nhân  duyên  nghèo  cùng  nhƣ  vậy,  làm  mƣời 

điều bất thiện đạo; nếu tu hành bố thí, sanh ra có tài của; có tài của nên không 

làm điều phi pháp,  vì cớ sao?  Vì ngũ dục đầy đủ, không thiếu thốn chi.  Nhƣ  

Ðề-bà-đạt kiếp trƣớc từng làm một con rắn, ở chung với một con ếch, một con 

rùa trong một cái ao; kết làm bạn thân, sau đó nƣớc ao khô hết, đói khổ cùng 

khốn, không tố cáo đâu đƣợc.  Rắn khiến Rùa kêu ếch đến, ếch nói kệ bảo lại 

Rùa rằng: 

"  Nếu gặp nghèo cùng mất bản tâm,  

 Không vì nghĩa cũ, trước vì ăn,  

 Anh đem lời tôi nói lại rắn,  

 Ếch không bao giờ đến bên rắn". 

Nếu tu bố thí, đời sau có phƣớc, không bị thiếu thốn, thời có thể trì giới, không 

làm các điều ác.   Ấy là bố thí phát sanh Giới Ba-la-mật. 

Lại nữa, khi bố thí, có thể làm cho các kiết sử phá giới bị mỏng, tăng thêm tâm 

trì giới, đƣợc kiên cố.  Ấy là bố thí làm nhân duyên tăng ích cho giới. 

Lại nữa, Bồ-tát bố thí, thƣờng sanh tâm từ bi đối với ngƣời lãnh thọ, không đắm 

tài vật; vật của mình còn không tiếc, huống gì cƣớp trộm?  Ðã từ bi với ngƣời thọ 

lãnh, thì đâu còn có ý giết hại?  Hay ngăn sự phá giới nhƣ vậy; ấy là bố thí sanh 

giới.  Nếu năng bố thí để phá cái tâm xan tham, vậy sau trì giới, nhẫn nhục v.v... 

để đƣợc thực hành.  Nhƣ Bồ-tát Văn-thù-sƣ-lợi, vào kiếp rất xa trong quá khứ, 

từng làm Tỳ-kheo, đi vào thành khất thực, đƣợc "hoàn hoan hỷ" đủ trăm vị đầy 

bình bát.  Trong thành có một em bé đi theo xin, không cho liền, đợi  đến trƣớc 

bức tranh Phật cầm hai hoàn hoan hỷ lên mà giao ƣớc với nó rằng:  "Nếu em ăn 

một  hoàn  còn  một  hoàn  bố  thí  cho  chúng  Tăng,  thì  ta  sẽ  cho!".   Nó  liền  chấp 

nhận, đem một hoàn hoan hỷ bố thí chúng Tăng, vậy sau xin thọ giới với Văn-

thù-sƣ-lợi, phát nguyện làm Phật.  Bố thí nhƣ vậy, có thể làm cho thọ giới phát 

tâm làm Phật, ấy là sanh Giới Ba-la-mật. 

Lại  nữa, quả báo bố thí  đƣợc bốn sự cúng dƣờng, gặp quốc độ tốt, thầy hay, 

không bị thiếu thốn, cho nên có thể trì giới.  Lại, quả báo bố thí làm cho tâm kia 

điều nhu, do tâm điều nhu nên phát sanh sự trì giới; do phát sanh sự trì giới, nên 

từ pháp bất thiện mà có thể tự điều phục tâm.  Do các nhân duyên bố thí nhƣ 

vậy, từ bố thí phát sanh giới Ba-la-mật. 

 -  Thế nào là bố thí làm phát sanh Nhẫn nhục Ba-la-mật?   Khi Bồ-tát bố thí, gặp 

ngƣời  thọ  lãnh  ngỗ  nghịch  mắng  nhiếc;  hoặc  đòi  xin  cho  nhiều;  hoặc  đòi  xin 

không phải lúc; hoặc không đáng đòi xin mà cứ đòi xin.  Khi ấy Bồ-tát tự suy nghĩ 

rằng:  "Ta nay bố thí để cầu Phật đạo, cũng không bảo có ai khiến tabố thí, chính 

ta tự làm, tại sao ta sân?"  Suy nghĩ nhƣ vậy, để thực hành Nhẫn nhục, ấy là bố 

thí làm phát sanh Nhẫn nhục Ba-la-mật. 

Lai nữa, khi Bồ-tát bố thí, gặp ngƣời thọ lãnh oán giận bức não, bèn tự suy nghĩ 

rằng:  "Nay ta bố thí, tài vật trong ngoài, khó bỏ mà có thể bỏ; huống gì đối với 

âm  thanh  trống  rỗng  mà  không  thể  nhẫn  đƣợc  sao?   Nếu  ta  không  nhẫn,   thì 

những vật bố thí trở thành bất tịnh.  Ví nhƣ Voi trắng vào ao tắm rửa, ra khỏi ao 

lại lấy đất bôi  vào mình.  Bố thí mà không nhẫn nhục cũng nhu vậy.  Suy nghĩ 

nhƣ vậy, mà thực hành nhẫn nhục".  Do các nhân duyên của bố thí nhƣ vậy, nên 

phát sanh Nhẫn nhục Ba-la-mật. 

 -  Thế nào là bố thí làm phát sanh Tinh tấn Ba-la-mật?   Khi Bồ-tát bố thí, thƣờng 

thực  hành  Tinh  tấn,  vì  cớ  sao?   Khi  Bồ-tát  mới  phát  tâm,  công  đức  chƣa  lớn. 

Bấy giờ muốn thực hành hai sự bố thí, để làm mãn nguyện của hết thảy chúng 

sanh.  Nhƣng vì tài vật không đủ, phải siêng năng tìm tài và pháp để cung cấp 

cho đầy đủ.  Nhƣ tiền thân của đức Phật Thích-ca Mâu-ni, làm vị đại y vƣơng, 

chữa  hết  thảy  bệnh,  không  cầu  danh  lợi,  mà  chỉ  vì  thƣơng  xót  chúng  sanh. 

Song ngƣời bệnh quá nhiều, sức không cứu khắp, lo nghĩ đến hết thảy, nhƣng 

không làm theo đƣợc tâm nguyện, áo não mà chết, liền sanh lên cõi trời Ðao-lợi, 

tự suy nghĩ rằng:  "Nay ta sanh cõi Trời, chỉ ăn phƣớc báo, không có ích lâu dài", 

liền tự tìm phƣơng tiện chấm dứt thân mạng, bỏ đời sống cõi Trời, hạ sanh làm 

Thái tử Rồng ở trong cung Long vƣơng Ta-già-đà.  Thân hình to lớn, cha mẹ quý 

yêu.  Lại muốn lấy cái chết, đi đến vua chim Kim-sí, chim liền bắt Rồng Thái tử 

đem lên cây Xa-ma-lỵ mà nuốt.  Cha mẹ kêu la khóc lóc áo não.  Rồng con sau 

khi đã chết, lại sanh làm Thái tử của vị đại Quốc vƣơng trong cõi Diêm-phù-đề, 

tên  là  Năng  thí.   Khi  sanh  ra  đã  nói  đƣợc,  hỏi  các  ngƣời  hai  bên:   "Nay  trong 

nƣớc này có những vật gì đều đem hết lại đây để bố thí".  Mọi ngƣời sợ hãi, đều 

bỏ chạy cả.  Mẹ thái tử thuơng xót, một mình tự giữ con.  Thái tử nói với  mẹ:  

"Con không phải quỷ La-sát, sao mọi ngƣời chạy hết?  Kiếp trƣớc con thƣờng 

ƣa bố thí, con là Ðàn-việt của mọi ngƣời".  Mẹ Thái tử nghe lời nói ấy, đem nói 

lại với mọi ngƣời, mọi ngƣời liền trở lại. 

Bà mẹ khéo nuôi nấng Thái tử, đến khi khôn lớn, tự mình có đƣợc gì Thái tử đều 

đem bố thí hết.  Ðến chỗ vua cha, xin vật để bố thí, vua cha chia phần cho lại 

đem thí hết.  Thấy ngƣời cõi Diêm-phù-đề nghèo cùng tân khổ, suy nghĩ muốn 

cấp  thí  mà  tài  vật  không  đủ,  bèn  tự  than  khóc,  hỏi  ngƣời  hai  bên  rằng:   "Làm 

cách  nào  để  khiến  cho  hết  thảy  đầy  đủ  tài  vật?"   Các  ngƣời  lão  trả  lời  rằng:  

"Chúng tôi từng nghe nói có ngọc Nhƣ ý, nếu đƣợc ngọc ấy thời có thể tùy tâm 

cầu gì đƣợc nấy".  Bồ-tát nghe lời ấy xong, thƣa với cha mẹ xin đi vào biển cả 

tìm ngọc báu Nhƣ ý trên đầu Long vƣơng.  Cha mẹ trả lời:  "Ta chỉ có một mình 

con, nếu vào biển cả, tai nạn khó tránh.  Một mai mất con, chúng ta sống làm gì, 

không  cần  đi!   Trong  kho  của  ta  hiện  còn  nhiều  vật,  sẽ  cấp  cho  con".   Thái  tử 

nói:  "Vật trong kho có hạn, mà tâm con vô hạn.  Con muốn đem của cho đủ hết 

thảy, không còn ai thiếu thốn.  Xin chấp nhận cho con đƣợc toại nguyện, làm cho 

ngƣời cõi Diêm-phù-đề, hết thảy sung túc".  Cha mẹ biết chí lớn của con, không 

dám cầm ngăn, bèn để cho đi. 

Khi  ấy  năm  trăm  khách  buôn,  vì  cho  Thái  tử  là  bậc  đại  nhân  phƣớc  dức,  đều 

thích đi theo, biết ngày khởi hành của Thái tử, tập họp tại cửa biển.  Bồ-tát trƣớc 

nghe  nói  trên  đầu  Long  vƣơng  Ta-già-đàcó  ngọc  báu  Nhƣ  ý,  hỏi  mọi  ngƣời 

rằng:  "Ai biết thủy đạo dẫn đến cung của Rồng kia?"  Có một ngƣời mù tên là 

Ðà-xá, từng có bảy phen đi vào biển cả, biết rõ hải đạo.  Bồ-tát liền bảo cùng đi. 

Ngƣời ấy trả lời:  "Tuổi tôi đã già, hai mắt không sáng, tuy từng vào biển nhiều 

lần,  song  nay  không  thể  đi  đƣợc".   Bồ-tát  hỏi:   "Ta  nay  đi  đây,  không  vì  thân 

mình mà khắp vì hết thảy tìm ngọc Nhƣ ý, để cung cấp đủ cho chúng sanh, để 

cho thân không còn thiếu thốn.  Kế đó đem đạo pháp nhân duyên mà giáo hóa 

họ.  Ông là ngƣời trí, từ chối sao đƣợc ƣ?  Nguyện ta đƣợc thành tựu, há chẳng 

phải nhờ sức ông sao!"  Ðà-xá nghe lời Thái tử ƣớc hẹn, vui vẻ đồng tình, nói 

với Bồ-tát rằng:  "Nay tôi đi với ông vào biển cả, chắc thân tôi không toàn, ông 

hãy đặt thi hài của tôi trên bãi cát vàng trong biển cả". 

Việc  đi  ra  tập  họp  xong,  bức  sợi  dây  thứ  bảy,  thuyền  đi  nhƣ  bay,  đến  các  bãi 

báu.  Các khách buôn dành lấy bảy báu, ai nấy đã đủ, hỏi Bồ-tát rằng:  "Vì sao 

không  lấy?"   Bồ-tát  trả  lời:   "Thứ  tôi  cần  là  ngọc  báu  Nhƣ  ý,  còn  đây  là  vật  có 

ngày  hết,  tôi  không  cần.   Các  ngƣời  hãy  nên  biết  đủ,  biết  độ  lƣợng,  đừng  để 

thuyền  nặng,  không  tự  thoát  khỏi  đƣợc".   Các  khách  buôn  thƣa  với  với  Bồ-tát 

rằng:   "Ðại  đức!   Chú  nguyện  cho  chúng  tôi  để  đƣợc  an  ổn".   Rồi  cáo  từ  chia 

tay.   Ðà-xá  khi  ấy  nói  với  Bồ-tát  rằng:   "Giữ  lại  chiếc  thuyền  nhỏ  theo  đƣờng 

riêng mà đi.  Ðợi gió bảy ngày, nƣơng gió theo bờ biển phía nam, đến một chỗ 

hiểm, sẽ có ven núi chót vót, nhánh cây rừng táo đều phủ trên nƣớc, gió lớn thổi 

thuyền,  thuyền  sẽ  lật  ấp.   Ông  hãy  ngƣớc  lên  vin  cành  cây  táo,  có  thể  tự  cứu 

đƣợc; còn tôi không có mắt, sẽ chết nơi đây.  Qua khỏi bờ hiểm này, sẽ có bãi 

cát vàng, có thể đem xác tôi đặt trong cát ấy; cát vàng thanh tịnh, ấy là ý nguyện 

của tôi". 

Thái tử liền nhƣ lời nói ấy, gió đến mà đi.  Khi đã đến bờ chót vót, đúng nhƣ lời 

Ðà-xá  nói,  Bồ-tát  ngƣớc  lên  vin  cành  táo,  tự  đƣợc  thoát  khỏi.   Ðặt  thây  Ðà-xá, 

quàng yên nơi đất vàng, rồi đi một mình.  Ðúng nhƣ lời chỉ bày của Ðà-xá trƣớc 

đó, nổi trong nƣớc sâu bảy ngày; giữa nƣớc ngang họng đi bảy ngày; giữa nƣớc 

ngang lƣng đi bảy ngày; giữa nƣớc ngang đầu gối đi bảy ngày ; sát giữa bùn đi 

bảy ngày.  Thấy hoa sen đẹp, xinh tƣơi mềm dịu, Bồ-tát tự suy nghĩ:  "Hoa này 

mềm bở, ta hãy nhập Hƣ không tam muội, tự làm nhẹ mình", đi trên Hoa sen bảy 

ngày. Thấy các con Rắn độc, lại suy nghĩ:  "Loại trùng ngậm độc rất đáng sợ". 

Bồ-tát  liền  nhập  Từ  tâm  tam  muội,  đi  trên  đầu  Rắn  độc  bảy  ngày.   Rắn  độc 

ngẩng  đầu  lên  để  Bồ-tát  đạp  lên  trên  mà  đi  qua.   Qua  khỏi  nạn  này,  thấy  có 

thành báu bảy lớp, có bảy lớp hào; trong hào đầy cả Rắn độc; có hai con Rồng 

lớn giữ cửa.  Rồng thấy Bồ-tát hình dung đoan chánh, tƣớng hảo uy nghi, vƣợt 

khỏi các nạn đƣợc đến nơi đây; suy nghĩ rằng:  "Ðây không phải là ngƣời phàm 

phu,  chắc  là  bậc  Bồ-tát  công  đức  lớn!",  liền  cho  phép  bƣớc  tới  đi  thẳng  vào 

cung. 

Gặp khi vợ chồng Long vƣơng vừa mới chôn con, còn đang khóc lóc.  Thấy Bồ-

tát đến, vợ chồng Long vƣơng có thần thông, biết đó là con, hai vú sữa chảy ra, 

bảo ngồi xuống mà hỏi rằng:  "Con là con ta, bỏ ta mà qua đời, nay sanh ở chỗ 

nào?".   Bồ-tát  cũng  tự  biết  kiếp  trƣớc,  biết  đây  là  cha  mẹ,  mà  trả  lời  mẹ  rằng:  

"Con  sanh  trên  cõi  Diêm-phù-đề,  làm  thái  tử  của  đại  Quốc  vƣơng,  thƣơng  xót 

ngƣời nghèo cùng, đói rét cực khổ, không đƣợc tự tại, cho nên đi đến đây, muốn 

xin ngọc Nhƣ ý".  Long mẫu nói:  "Trên đầu cha con, có ngọc báu đó, để trang 

sức  đầu,  khó  có  thể  cho  con  đƣợc.   Chắc  sẽ  đƣa  con  vào  kho  báu,  tùy  ý  con 

muốn, ắt muốn cho con.  Con hãy trả lời rằng:  Các thứ tạp bảo kia, con không 

cần, con chỉ muốn đƣợc ngọc báu trên đầu phụ vƣơng.  Nếu đƣợc thƣơng xót, 

xin lấy cho con.  Nhƣ thế có thể đƣợc". 

Bồ-tát liền đến gặp Long phụ, Long vƣơng rất vừa mừng, vừa thƣơng, vui vẻ vô 

hạn.  Thƣơng nghĩ đứa con, từ xa vƣợt gian nan mới đi đến đƣợc đây, liền đƣa 

tay chỉ các châu bảo tốt:  "Tùy ý  cho  con, cần thì lấy".  Bồ-tát nói:  "Con từ  xa 

đến,  nguyẹân  gặp  phụ  vƣơng,  cầu  xin  ngọc  báu  Nhƣ  ý  trên  đầu.   Nếu  đƣợc 

thƣơng  xót,  hãy  lấy  cho  con;  nếu  không  đƣợc  cho,  con  không  cần  vật  khác!" 

Long vƣơng trả lời rằng:  "Ta chỉ có một viên ngọc, thƣờng trang sức trên đầu, 

ngƣời cõi Diêm-phù-đề bạc phƣớc hạ tiện, không đáng thấy".  Bồ-tát nói:  "Con 

vì ngọc đó, xa vƣợt gian nan, liều chết đến đây, chính vì ngƣời cõi Diêm-phù-đề 

bạc phƣớc hạ tiện, để xin ngọc báu Nhƣ ý cứu vớt sự mong cầu của họ; vậy sau 

lấy  nhân  duyên  Phật  đạo  mà  giáo  hóa  họ".   Long  vƣơng  cho  ngọc  và  dặn  dò 

rằng:  "Nay ta lấy ngọc này cho con, khi con qua đời, hãy đem trả lại cho ta".  Bồ-

tát thƣa:  "Kính vâng nhƣ lời Phụ vƣơng nói". 

Bồ-tát  đƣợc  ngọc.  Bay  lên  hƣ  không,  trong  khoảnh  khắc  co  duỗi  cánh  tay,  đã 

đến  Diêm-phù-đề.   Vua  cha  vua  mẹ  cõi  ngƣời  thấy  con  yên  lành  trở  về,  vui 

mừng  nhảy  nhót,  ôm  mà  hỏi  rằng:"   Con  đƣợc  vật  gì?".   Bồ-tát  thƣa:   "Ðƣợc 

ngọc báu Nhƣ ý".  Lại hỏi:  "Nay ở đâu rồi".  Ðáp:  "Ở trong chéo áo này".  Cha 

mẹ  nói:   "Sao,  nó  lớn  nhỏ?"   Thƣa:   "Cốt  ở  thần  đức  của  nó,  không  cốt  lớn. 

Thƣa cha mẹ, hãy sắc cho trong ngoài thành, quét dọn đốt hƣơng, tro lụa, phan, 

lọng, trì trai thọ giới, sáng sớm ngày mai, dựng cây dài làm nêu, lấy ngọc đặt lên 

trên".  Bồ-tát, khi ấy lập thệ nguyện rằng:  "Nếu tôi sẽ thành Phật đạo, độ thoát 

hết thảy thì ngọc sẽ theo nhƣ ý nguyện của tôi, xuất sanh hết thảy bảo vật, tùy ai 

cần gì thì đƣợc đầy đủ".  Bấy giờ, mây im trải khắp, mƣa các vật báu; y phục ẩm 

thực, ngọa cụ thuốc thang, đầy đủ các điều cần thiết cho mọi ngƣời; cho đến khi 

mạng chung, thƣờng nhƣ vậy không dứt.   Nhƣ vậy gọi là Bồ-tát bố thí phát sanh 

Tinh tấn Ba-la-mật. 

 -   Thế  nào  Bồ-tát  bố  thí  phát  sanh  Thiền  Ba-la-mật?    Khi  Bồ-tát  bố  thí  thì  trừ 

đƣợc xan tham.  Trừ xan tham rồi, nhân việc bố thí này mà thực hành nhất tâm, 

trừ  dần  năm  triền  cái.   Trừ  đƣợc  năm  triền  cái;  ấy  gọi  là  thiền. 

Lại  nữa,  tâm  nƣơng  theo  bố  thí  mà  nhập  vào  Sơ  thiền,  cho  đến  Diệt-tận-định 

thiền.   Thế  nào  là  nƣơng?   Nếu  khi  bố  thí  cho  ngƣời  hành  thiền,  tâm  tự  nghĩ 

rằng:  "Ta vì ngƣời này hành thiền định nên tịnh tâm cúng dƣờng; ta nay vì sao 

tự bỏ tu thiền?  Liền tự kiềm chế tâm, tƣ duy hành thiền.  Nếu bố thí cho ngƣời 

nghèo, suy nghĩ đời trƣớc ngƣời này làm các điều bất thiện, không cầu nhất tâm, 

không tu phƣớc nghiệp, nên đời nay nghèo cùng, do đó tự cố gắng tu thiện, nhất 

tâm để vào thiền định.  Nhƣ truyện nói:  "Chuyển luân Thánh vƣơng Hỷ kiến, có 

tám  vạn  bốn  ngàn  tiểu  vƣơng  đến  chầu,  đều  đem  bảy  báu,  vật  quý  đến  hiến. 

Vua nói:  "Tôi không cần, các ngƣơi mỗi ngƣời tự nên tu phƣớc".  Các vua nói:  

"Ðại  vƣơng  tuy  không  cần  lấy,  chúng  tôi  cũng  không  nên  tự  đem  dùng".   Liền 

chung nhau tìm thợ, lập điện bảy báu, làm ao tắm bảy báu.  Ở trong đại điện tạo 

tám vạn bốn ngàn lầu bảy báu, trong lầu đều có giƣờng nằm bảy báu, gối bọc 

tạp sắc, đặt ở hai đầu giƣờng, treo lụa phan lọng, xông hƣơng bôi đất.  Mọi việc 

đầy đủ, bạch đại vƣơng rằng:  "Xin đại vƣơng thọ nhận pháp điện, cây báu, ao 

báu"   Vua  im  lặng  thọ  nhận,  mà  tự  nghĩ  rằng:   "Ta  nay  không  cần  trƣớc  tiên  ở 

điện mới, để tự vui chơi, nên cầu thiện nhân, các Sa-môn, Bà-la-môn, trƣớc tiên 

vào để cúng dƣờng, vậy sau ta sẽ ở".  Liền nhóm các thiện nhân, trƣớc tiên vào 

bảo điện, cúng dƣờng đầy đủ các thứ vi diệu.  Khi mọi ngƣời ra rồi, vua mới vào 

bảo điện, lên lầu vàng, ngồi giƣờng  vàng, nghĩ tới việc bố thí, trừ năm triền cái, 

nhiếp  sáu  căn,  trừ  sáu  trần,  thọ  hỷ  lạc  vào  Sơ  thiền.   Tiếp  lên  lầu  bạc,  ngồi 

giƣờng  vàng, vào Nhị thiền.  Tiếp lên lầu Tỳ-lƣu-ly, ngồi giƣờng pha lê, vào Tam 

thiền.  Tiếp lên lầu pha lê, ngồi giƣờng Tỳ-lƣu-ly, vào Tứ thiền.   Ngồi một mình 

tƣ duy, suốt trong ba tháng. 

Ngọc  nữ,  bảo  hậu,  với  tám  vạn  bốn  ngàn  thị  nữ  đông  đủ,  đều  lấy  ngọc  trắng 

danh bảo xâu làm chuỗi đeo thân, đến thƣa với vua:  "Từ lâu trái bỏ hầu hạ, nay 

chúng  tôi  dám  đến  thăm  hỏi".   Vua  bảo:   "Các  em  gái,  các  em  mỗi  ngƣời  hãy 

đoan chánh tâm, nên làm ngƣời tri thức của tôi, chớ làm kẻ oán của tôi".  Ngọc 

nữ,  bảo  hậu,  đều  rơi  lệ  nói:   "Ðại  vƣơng!   Sao  gọi  chúng  tôi  là  em  gái?   Chắc 

ngài có lòng khác, xin cho nghe ý ấy?  Tại sao sắc bảo "Hãy làm ngƣời tri thức, 

chớ làm kẻ oán của tôi?" Vua bảo rằng:  "Các vị nếu lấy tôi làm nhân duyên ở 

đời, chung hành dục sự cho là vui sƣớng, thì đó là kẻ oán cuả tôi.  Nếu giác ngộ 

đƣợc lẽ vô thƣờng, biết thân nhƣ huyễn, lo tu phƣớc hành thiện, dứt bỏ dục tình, 

thì  đó  là  ngƣời  tri  thức  của  tôi".   Các  ngọc  nữ  thƣa:   "Kính  vâng  lời  nhƣ  vua 

sắc".  Nói lời ấy xong, liền bảo nhau trở về. 

Các  ngọc  nữ  đi  ra  rồi,  vua  lên  lầu  vàng,  ngồi  giƣờng  bạc,  thực  hành  Từ  tam 

muội.  Lên lầu bạc, ngồi giƣờng vàng, thực hành Bi tam muội.  Lên lầu Tỳ-lƣu-ly, 

ngồi giƣờng  pha lê,  thực hành Hỷ tam  muội.  Lên lầu báu  pha lê,  ngồi  giƣờng 

Tỳ-lƣu-ly, thực hành Xả tam muội, ấy là Bồ-tát bố thí phát sanh Thiền Ba-la-mật. 

-  Thế nào là Bồ-tát bố thí phát sanh Bát-nhã Ba-la-mật?  Khi Bồ-tát bố thí, biết rõ 

sự bố thí này chắc chắn có quả báo không chút nghi hoặc, phá đƣợc tà kiến vô 

minh, ấy là bố thí phát sanh Bát-nhã. 

Lại nữa, khi Bồ-tát bố thí, có thể phân biệt biết:  "Ngƣời không trì giới, hoặc hay 

đánh đập tra khảo, giam trói trái phép; nhƣng nếu đƣợc tài vật mà biết làm bố 

thí,  thì  sẽ  sanh  ra  trong  loài  voi,  ngựa,  trâu.   Tuy  chịu  thân  hình  súc  sanh,  chở 

nặng,  bị  roi  đánh,  cùm  xiềng,  kéo  xe,  cỡi,  nhƣng  thƣờng  đƣợc  ở  nhà  tốt,  ăn 

ngon, đƣợc ngƣời quí trọng, đƣợc ngƣời cung cấp. 

Lại biết ngƣời ác, ôm lòng sân hận nhiều, tâm quanh co không ngay thẳng, mà 

biết làm bố thí, sẽ đọa trong loài Rồng, đƣợc cung điện bảy báu, ăn ngon, sắc 

đẹp. 

Lại biết ngƣời nhiều kiêu mạn bố thí với sân tâm, sẽ đọa trong loài chim Kim-sí. 

Thƣờng đƣợc tự tại; có ngọc báu Nhƣ ý để làm chuỗi Anh lạc; mọi sự cần dùng 

đều đƣợc tự do, không có điều gì không nhƣ ý; biến hóa vạn đoan; không việc gì 

không làm, 

Lại  biết  ngƣời  tể  quan,  uổn  lạm  của  nhân  dân,  không  thuận  theo  pháp  trị  mà 

chiếm lấy tài vật để dùng bố thí, sẽ đọa trong loài quỷ thần, làm quỷ Cƣu-bàn-trà 

biến hóa đủ cách, tự vui với Năm trần. 

Lại biết ngƣời nhiều sân giận, tàn nhẫn, ngang trái, yêu thích rƣợu thịt, mà biết 

bố thí, sẽ đọa trong loài Dạ-xoa đi trên đất, thƣờng đƣợc các thứ hoan lạc, âm 

nhạc, ăn uống. 

Lại  biết  có  ngƣời  cang  cƣờng,  ngang  bƣớng,  hùng  hổ,  mà  biết  bố  thí,  sẽ  đọa 

trong loài Dạ-xoa đi giữa hƣ không, có sức mạnh, đi đến nơi nhƣ gió. 

Lại biết có ngƣời tâm hay tật đố, ƣa đấu tranh, song biết đem phòng xá, đồ nằm, 

y phục, ăn uống tốt bố thí, cho nên sanh trong loài Dạ-xoa có cung quán bay đi; 

có các vật thuận tiện làm vui thân. 

Các thứ nhƣ vậy, khi bố thí có thể phân biêït biết, ấy là Bồ-tát bố thí phát sanh 

Bát-nhã. 

Lại nữa, bố thí ăn uống thì đƣợc quả báo có sức mạnh, sống lâu, an lạc, đồ ăn 

ngon.  Nếu bố thí y phục, khi sanh ra biết tàm quý, có oai đức đoan chánh, thân 

tâm an lạc.  Nếu bố thí phòng nhà, thời tự nhiên có đƣợc các thứ cung quán bảy 

báu, tự vui thú năm dục.  Nếu bố thí giƣờng, ao, suối nƣớc, các thứ nƣớc ngon, 

khi sanh ra không bị đói khát, có đầy đủ năm dục lạc.  Nếu bố thí cầu đò và giày 

dép, khi sanh ra có đủ các thứ xe ngựa.  Nếu bố thí vƣòn rừng, thời đƣợc hào 

qúy, tôn trọng, làm chỗ nƣơng dựa cho hết thảy, thọ thân đoan chánh, tâm vui 

không lo buồn.  Những hạng ngƣời nhƣ vậy, do nhân duyên bố thí mà đƣợc. 

Nếu ngƣời bố thí, tu hành phƣớc đức, mà không ƣa tác nghiệp sanh hoạt theo 

hữu vi, thời sanh đƣợc chỗ Tứ-thiên-vƣơng.  Nếu ngƣời bố thí, còn thêm cúng 

dƣờng cha mẹ và chú bác anh chị, không sân không hận, không ƣa tranh cãi, 

thời sanh đƣợc vào cõi trời Ðao-lợi, Diệm-ma, Ðâu-suất, Hóa-tự-tại, Tha-hóa-tự-

tại.  Các thứ phân biệt về bố thí nhƣ vậy; ấy là Bồ-tát bố thí phát sanh Bát-nhã. 

Nếu ngƣời bố thí, mà tâm không nhiễm đắm, nhàm chán thế gian, cầu vui Niết-

bàn; ấy là A-la-hán, Bích-chi Phật bố thí. 

Nếu ngƣời bố thí mà vì Phật đạo, vì chúng sanh; ấy là Bồ-tát bố thí.  Nhƣ vậy 

trong các thứ bố thí đều phân biệt biết; ấy là Bồ-tát bố thí phát sanh Bát-nhã Ba-

la-mật. 

Lại nữa, khi Bồ-tát bố thí, tƣ duy thật tƣớng của ba sự (ngƣời thí, ngƣời nhận, 

tài  vật) nhƣ trên đã  nói.  Biết đƣợc nhƣ  thế là Bồ-tát bố thí  phát sanh Bát-nhã 

Ba-la-mật. 

Lại nữa, nhân duyên của hết thảy trí tuệ và công đức đều do bố thí.  Nhƣ ngàn 

Phật  khi  mới  phát  tâm,  là  đem  các  thứ  tài  vật  bố  thí  cho  chƣ  Phật,  hoặc  lấy 

hƣơng hoa, hoặc lấy y phục, hoặc lấy cành dƣơng bố thí  để mà phát tâm.  Các 

thứ bố thí nhƣ vậy, ấy làBồ-tát bố thí phát sanh Bát-nhã Ba-la-mật. 

 (Hết cuốn 12 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Cuốn 13 

CHƢƠNG 21  

GIẢI THÍCH: THI BA-LA-MẬT 

KINH:  Vì tội và không tội không thể có đƣợc, nên đầy đủ Thi-la Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Thi-la (Tàu dịch là Tánh thiện), là ƣa hành thiện đạo, không tự phóng dật, 

gọi là Thi-la.  Hoặc thọ giới mà hành thiện, hoặc không thọ giới mà hành thiện, 

đều gọi là Thi-la.  Nói tóm lƣợc có tám thứ luật nghi nơi thân và miệng: Không 

não hại, không trộm cắp, không tà dâm, không nói dối, không nói hai lƣỡi, không 

nói thêu dệt, không uống rƣợu và nuôi sống một cách thanh tịnh;  ấy là giới.  Nếu 

buông  bỏ  không  nhiếp  hộ;  ấy  là  phá  giới.    Ngƣời  phá  giới  bị  đọa  vào  trong 

đƣờng  ác.   Nếu  trì  giới  bậc  hạ  thì  sanh  trong  loài  ngƣời;  trì  giới  bậc  trung  thì 

sanh trong cõi trời Lục Dục; trì giới bậc thƣợng lại tu hành bốn Thiền, bốn Không 

định thì sanh trong các cõi trời Sắc và Vô sắc thanh tịnh. 

Trì giới bậc thƣợng có ba hạng: Trì giới thanh tịnh bậc hạ thì chứng A-la-hán; trì 

giới  thanh  tịnh  bậc  trung  thì  chứng  đƣợc  Bích-chi-Phật;  trì  giới  thanh  tịnh  bậc 

thƣợng  thì   đƣợc  Phật  đạo.   Không  đắm  trƣớc,  không  ỷ  y,  không  phá,  không 

khuyết,  đƣợc  Thánh  nhân  khen  ngợi  yêu  thích,  nhƣ  vậy  gọi  là  thanh  tịnh  bậc 

thƣợng.   Nếu  vì  thƣơng  xót  chúng  sanh,  vì  độ  chúng  sanh,  cũng  vì  biết  thật 

tƣớng của giới; tâm không ỷ y, đắm trƣớc; trì giới nhƣ thế, tƣơng lai chứng đến 

Phật đạo.  Nhƣ vậy gọi là đƣợc giới vô thƣợng Phật đạo.  Nếu ngƣời muốn cầu 

đƣợc thiện lợi lớn, hãy kiên trì giới, nhƣ tiếc châu báu quý trọng, nhƣ giữ thân 

mạng, vì cớ sao?  Vì nhƣ đại địa, hết thảy vạn vật hữu hình, đều nƣơng đất mà 

tồn tại.  Giới cũng nhƣ vậy, giới là trú xứ của hết thảy thiện pháp. 

Lại  nữa,  ví  nhƣ  không  chân  mà  muốn  đi;  không  cánh  mà  muốn  bay;  không 

thuyền mà muốn qua sông, là không thể đƣợc.  Nếu không có giới mà muốn cầu 

quả báo tốt cũng nhƣ vậy.  Nếu ngƣời bỏ giới này, tuy ở núi tu khổ hạnh, ăn trái 

cây, uống thuốc, thì không khác gì cầm thú.  Hoặc có ngƣời chỉ uống cho là giới; 

hoặc uống sữa, hoặc hớp không khí; hoặc cắt tóc; hoặc mặc Ca-sa; hoặc mặc 

áo trắng; hoặc mặc áo cỏ, hoặc áo da cây; hoặc mùa đông vào nƣớc; hoặc mùa 

hạ hơ lửa; hoặc từ núi cao sa xuống; hoặc tắm sông Hằng; hoặc ngày tắm ba 

lần; lại cúng dƣờng lửa, tế tự đủ cách, chú nguyện đủ kiểu; chịu thực hành các 

khổ hạnh, cho đó là giới, chỉ là trống không, không đƣợc gì. 

Nếu có ngƣời tuy ở nhà cao điện lớn, mặc đẹp ăn ngon, mà thực hành đƣợc giới 

này, cũng đƣợc sanh chỗ tốt và đƣợc đạo quả.  Hoặc ngƣời sang kẻ hèn, ngƣời 

lớn kẻ nhỏ, thực hành đƣợc giới này, thì đều đƣợc lợi  lớn.  Nếu phá giới này, 

thời không kể sang hèn, lớn nhỏ, đều không đƣợc tùy ý sanh vào chỗ lành. 

Lại nữa, ngƣời phá  giới, cũng  ví nhƣ ao trong mát màcó rắn độc, không đáng 

tắm rửa, cũng nhƣ cây có hoa quả ngon mà có nhiều gai nghịch.  Nhƣ ngƣời tuy 

đƣợc  sanh  ở  nhà  quý  trọng,  thân  thể  đoan  chánh,  học  rộng  nghe  nhiều,  mà 

không ƣa trì giới, không có tâm từ bi, lại cũng nhƣ vậy, nhƣ kệ nói: 

"  Sang mà vô trí thời là suy,  

 Trí mà kiêu mạn cũng là suy,  

 Người trì giới mà lại phá giới,  

 Cả đời này đời sau đều suy" 

Ngƣời tuy nghèo hèn mà trì giới, hơn ngƣời giàu sang mà phá giới.  Hƣơng của 

hoa,  hƣơng  của  cây,  không  thể  bay  xa;  hƣơng  của  trì  giới,  bay  khắp  cả  mƣời 

phƣơng.  Ngƣời trì giới, đƣợc đầy đủ sự an vui, tiếng tăm nghe  xa, trời  ngƣời 

yêu kính, hiện đời thƣờng đƣợc các thứ khoái lạc.  Nếu muốn sanh vào cõi trời 

cõi ngƣời, thủ lấy sự giàu sang, sống lâu không khó.  Ngƣời trì giới thanh tịnh, 

ƣớc gì đều đƣợc nấy. 

Lại nữa, ngƣời trì giới, thấy ngƣời phá giới bị hình ngục tra khảo, đủ các thứ khổ 

não, mà tự biết mình vĩnh viễn xa lìa việc ấy, lấy đó làm vui mừng.  Nếu ngƣời trì 

giới,  thấy  ngƣời  lành  đƣợc  có  vinh  dự,  danh  tiếng,  khoái  lạc,  thì  tâm  sự  suy 

nghĩ:   "Nhƣ  ngƣời  đƣợc  vinh  dự,  ta  cũng  có  phần".   Ngƣời  trì  giới,  khi  mệnh 

chung, dù có gió đao cắt thân, gân mạch đoạn tuyệt, tự biết mình trì giới thanh 

tịnh, tâm không sợ hãi, nhƣ kệ nói: 

 "Trong bệnh rất dữ,  

 Giới là thuốc hay,  

 Trong sợ hãi lớn.  

 Giới làm thủ hộ.  

 Trong chết tối tăm,  

 Giới làm đèn sáng,  

 Trong chỗ đường ác,  

 Giới là cầu đò,  

 Trong nước biển chết,  

 Giới là thuyền lớn".  

Lại nữa, ngƣời trì giới thƣờng đƣợc ngƣời đời nay cung kính cúng dƣờng, tâm 

vui  không  hối  hận,  áo  cơm  không  thiếu,  chết  đƣợc  sanh  lên  trời,  sau  chứng 

đƣợc Phật đạo. Ngƣời trì giới, không việc gì không có đƣợc; ngƣời phá giới, tất 

cả đều mất.  Ví nhƣ có ngƣời thƣờng cúng dƣờng trời,  ngƣời  ấy nghèo cùng, 

một  lòng  cúng  dƣờng  mãn  mƣời  hai  năm,  mong  cầu  giàu  sang,  trời  thƣơng 

ngƣời đó, tự hiện thân ra, mà hỏi rằng:  "Ngƣơi cầu những gì?"  Ngƣời kia đáp:  

"Tôi cầu giàu sang, muốn cho những điều tâm nguyện, hết thảy đều đƣợc".  Trời 

trao cho một đồ vật, gọi là cái bình đức, và nói:  "Mọi vật cần dùng, từ trong bình 

này xuất ra". 

Ngƣời kia đƣợc bình rồi, ứng theo ý muốn, mọi sự đều đƣợc.  Ðƣợc nhƣ ý gây 

dựng nhà tốt.  Voi Ngựa, xe cộ, bảy báu đầy đủ, cung cấp cho tân khách, không 

thiếu sự gì.  Khách hỏi:  "Trƣớc ông nghèo cùng, nay sao do đâu đƣợc giàu nhƣ 

thế này?"  Ðáp:  "Tôi đƣợc cái bình trời  cho, xuất ra các thứ vật, cho nên giàu 

nhƣ vậy". Khách nói:  "Ðua bình cho xem, kể cảvật từ bình xuất ra".  Liền đƣa 

bình ra, trong bình dẫn ra đủ các thứ vật, ngƣời khách kia kiêu căng phóng túng, 

đứng lên trên bình nhảy múa, bình liền vỡ nát.   Hết thảy các vật cùng một lúc 

tiêu mất.  Ngƣời trì giới cũng nhƣ vậy.  Các thứ diệu lạc, ƣớc mong đều đƣợc, 

nếu  ngƣời  phá  giới,  kiêu  căng  phóng  túng  tự  do,  cũng  nhƣ  ngƣời  kia  phá  vỡ 

bình, mất lợi. 

Lại nữa, ngƣời trì giới, hƣơng thơm của danh tiếng, đời này đời sau biến khắp 

trên trời và loài ngƣời. 

Lại nữa, ngƣời trì giới, đƣợc ngƣời ƣa cúng thí, không tiếc  tài vật, không kinh 

doanh tài lợi ở đƣợc ở đời mà không bị thiếu gì.  Ðƣợc sanh lên cõi trời, ở trƣớc 

mƣời  phƣơng  Phật,  vào  tam  thừa  đạo  mà  đƣợc  giải  thoát.   Chỉ  trừ  sự  trì  giới 

theo các thứ tà kiến, về sau không đƣợc gì. 

Lại  nữa,  nếu  ngƣời  tuy  không  xuất  gia,  chỉ  biết  tu  hành  giới  pháp,  cũng  đƣợc 

sanh cõi trời.  Nếu ngƣời trì giới thanh tịnh, tu thiền định, trí tuệ, muốn cầu độ 

thoát  sanh  già  bệnh  chết  khổ,  nguyện  ấy  quyết  chắc  đƣợc.   Ngƣời  trì  giới  tuy 

không có binh trƣợng, mà các sự dữ không gia đến, tài  vật  của ngƣời trì giới, 

không  ai  cƣớp  đƣợc.   Ngƣời  thân  của  trì  giới,  tuy  chết  không  rời,  sự  trang 

nghiêm của trì giới quý hơn bảy báu.  Do vì lẽ đó, nên hộ trì giới, nhƣ hộ vệ thân 

mạng, nhƣ yêu vật báu.  Ngƣời phá giới, thọ khổ vạn đoan, nhƣ ngƣời nghèo bị 

bình vỡ vật tiêu, trƣớc kia. 

Lại nữa, ngƣời trì giới, quán thấy tội của ngƣời phá giới, nên tự gắng sức, nhất 

tâm trì giới. 

Thế nào gọi là tội của ngƣời phá giới?  Ngƣời phá giới, ngƣời khác không kính, 

nhà nó nhƣ mồ hoang, không ngƣời nào đến. 

Ngƣời  phá  giới,  mất  hết  các  công  đức,  giống  nhƣ  cây  khô,  ngƣời  không  yêu 

thích. 

Ngƣời phá giới, nhƣ Hoa sen đầy sƣơng, không ai ƣa thấy. 

Ngƣời phá giới, có ác tâm đáng sợ, giống nhƣ  quỷ La-sát. 

Ngƣời phá giới, ngƣời khác không quy hƣởng, giống nhƣ ngƣời khát, không tìm 

đến giếng khô. 

Ngƣời  phá  giới,  tâm  thƣờng  nghi  ngờ  hối  hận,  giống  nhƣ  ngƣời  phạm  sự, 

thƣờng sợ tội ập đến. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ ruộng bị mƣa đá, không thể trông cậy. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ mƣớp đắng, tuy thân hình giống trái ngọt mà không 

thể ăn. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ xóm giặc, không thể sống chung. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ bệnh nặng, không ai muốn gần. 

Ngƣời phá giới, không đƣợc khỏi khổ, giống nhƣ  đƣờng dữ, khó đi qua. 

Ngƣời phá giới, không thể ở chung; giống nhƣ giặc dữ, khó thể thân cận. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ hầm lửa, ngƣời đi đƣờng tránh xa. 

Ngƣời phá giới, khó thể ở chung, giống nhƣ Rắn độc. 

Ngƣời phá giới, không thể gần gũi, giống nhƣ ngọn lửa lớn. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ  thuyền vỡ, không thể chở qua sông. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ đồ mửa ra, không thể ăn lại. 

Ngƣời phá giới, ở trong chúng tốt giống nhƣ Ngựa dữ ở trong Ngựa lành. 

Ngƣời phá giới, khác với ngƣời lành, nhƣ Lừa ở trong bầy Bò. 

Ngƣời phá giới, ở  giữa  chúng tinh tấn giống nhƣ đứa bé  yếu ớt ở giữa  ngƣời 

mạnh. 

Ngƣời  phá  giới,  tuy  hình  tợ  Tỳ-kheo  mà  cũng  nhƣ  thây  chết  ở  trong  con  mắt 

ngƣời. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ ngọc giả ở giữa ngọc thiệt. 

Ngƣời phá giới, giống nhƣ cây Y-lan ở trong rừng Chiên-đàn. 

Ngƣời phá giới, tuy hình dáng tợ ngƣời lành mà bên trong không có thiện pháp. 

Tuy cũng cạo đầu, nhuộm áo, theo thứ lớp cầm thẻ (hành trú) gọi là Tỳ-kheo, mà 

thật chẳng phải Tỳ-kheo. 

Ngƣời phá giới, nếu mặc pháp y thời đó là quấn thân với lá sắt đồng nóng.  Nếu 

ôm bình bát thời đó là đồ đựng nƣớc đồng nóng chảy.  Nếu uống ăn thời đó là 

nuốt hoàn sắt nóng. 

Lại  nữa,  ngƣời  phá  giới,  thƣờng  ôm  lòng  sợ  hãi,  nhƣ  ngƣơì  mắc  trọng  bệnh, 

thƣờng  sợ  chết  đến.   Cũng  nhƣ   ngƣời  phạm  tội  ngũ  nghịch,  tâm  thƣờng  tự 

nghĩ:   Ta  là  giặc  của  Phật,  che  dấu  tránh  nép,  nhƣ  giặc  sợ  ngƣời,  năm  tháng 

ngày trôi qua, thƣờng không an ổn. 

Ngƣời  phá  giới,  tuy  đƣợc  cúng  dƣờng  lợi  lạc,  thứ  lạc  đó  bất  tịnh;  giống  nhƣ 

ngƣời  ngu cúng dƣờng trang sức thây chết.  Ngƣời trí nghe đƣợc, ghét không 

muốn thấy. 

Vô lƣợng tội phá giới nhƣ vậy, không thể kể hết.  Hành giả hãy nên nhất tâm trì 

giới. 







Chƣơng 22 

GIẢI THÍCH: NGHĨA CỦA GIỚI TƢỚNG 

 Hỏi:  Ðã biết các thứ quả báo, công đức nhƣ vậy, thế nào gọi là giới tƣớng? 

 Ðáp:   Dứt ác không làm trở lại, gọi là giới.  Hoặc từ tâm sanh, hoặc từ miệng nói, 

hoặc từ nơi ngƣời khác lãnh thọ mà dứt sự ác nơi thân và miệng; ấy là tƣớng 

của giới.  Sao gọi là ác?  Nếu thật đó là chúng sanh, biết là chúng sanh, sinh tâm 

muốn  giết,  cƣớp  mạng  sống  của  nó,  tạo  thành  thân  nghiệp,  có  sắc  tƣớng  tạo 

tác, ấy là  tội sát sanh,  ngoài ra trói, nhốt, đánh đập, v.v... là cách giúp sát. 

Lại nữa, giết kẻ khác mắc tội sát, chứ chẳng phải tự giết thân.  Tâm biết rõ đó là 

chúng sanh mà giết, là thành tội giết, không phải nhƣ  ban đêm thấy ngƣời  lại 

cho là gốc cây rung rinh mà giết.  Cố ý sát sanh mới thành tội giết, chẳng phải 

không cố ý.  Tâm khoái sát sanh mới thành tội giết, chẳng phải si cuồng.  Mạng 

sống  dứt  mới  thành  tội  giết,  chẳng  phải  làm  bị  thƣơng.   Thân  nghiệp  làm  mới 

thành tội sát, chẳng phải chỉ có miệng sai bảo.  Miệng bảo là thành tội sát, chẳng 

phải  chỉ  có  tâm  sanh  nghĩ  ác.   Nhƣ  vậy  v.v...  gọi  là  tƣớng  mạo  của  tội  sát. 

Không làm tội ấy, gọi là giới.  Nếu ngƣời thọ giới, tâm sanh miệng nói:  “Tôi từ 

ngày nay, không còn sát sanh”.  Hoặc thân không động, miệng không nói, chỉ có 

tâm  sanh,  tự  thề  rằng:   “Tôi  từ  ngày  nay,  không  còn  sát  sanh”,  ấy  gọi  là  giới 

không sát sanh.  Có ngƣời nói:  “Giới không sát sanh ấy hoặc thiện hoặc vô ký” 

 Hỏi:  Nhƣ trong A-tỳ-đàm nói Ca-chiên-diên-tử nói:  “Hết thảy giới luật nghi đều 

là thiện”, sao nay nói là vô ký? 

 Ðáp:    Nhƣ  trong  A-tỳ-đàm  của  Ca-chiên-diên-tử  nói:   “Hết  thảy  là  thiện”;  còn 

trong các A-tỳ-đàm khác nói:  “Giới bất sát hoặc thiện hoặc vô ký”, vì cớ sao?  Vì 

nếu giới bất sát ấy luôn luôn làthiện, thì ngƣời trì giới ấy, lẽ phải nhƣ là ngƣời 

đắc đạo, thƣờng không bị đọa vào ác đạo.  Do vậy nên hoặc có khi là vô ký.  Vô 

ký thì không có quả báo, không sanh vào cõi trời, cõi ngƣời. 

 Hỏi:  Không có giới vô ký nên đọa địa ngục; lại do có ác tâm sanh nên đọa địa 

ngục? 

 Ðáp:   Không sát sanh đƣợc vô lƣợng thiện pháp, làm hay không làm phƣớc cứ 

ngày đêm phát sanh.  Nếu gây một ít tội thì phƣớc ấy thành có hạn có lƣợng, vì 

cớ sao?  Vì nó theo có lƣợng mà không theo vô lƣợng.  Do vậy nên biết trong 

giới bất sát hoặc có khi là vô ký. 

Lại nữa, có ngƣời không theo Thầy thọ giới, mà chỉ tâm sanh thề rằng:  “Tôi từ 

ngày nay, không còn sát sanh”.  Không sát nhƣ vậy, hoặc có khi gọi là vô ký. 

 Hỏi:  Giới bất sát ấy trói buộc vào cõi nào? 

 Ðáp:   Trong A-tỳ-đàm của Ca-chiên-diên-tử nói:  “Hết thảy thọ giới luật nghi đều 

trói buộc theo cõi Dục”.  Còn trong các A-tỳ-đàm khác nói:  “Hoặc trói buộc theo 

cõi  Dục,  hoặc  không  trói  buộc”.   Nói  cho  đúng  nên  có  ba  loại:   Hoặc  trói  buộc 

theo cõi Dục, hoặc trói buộc theo cõi Sắc, hoặc không trói buộc.  Việc sát sanh 

tuy ở cõi Dục, giới bất sát cũng phải theo việc sát mà ở cõi Dục.  Chỉ ở cõi Sắc 

không sát, tâm vô lậu không sát, ấy là giới chân bất sát vì đã ngăn từ lâu xa... 

Lại nữa, có ngƣời không thọ giới, nhƣng từ khi sanh về sau, không ƣa sát sanh, 

đó hoặc thiện hoặc vô ký, ấy gọi là vô ký. 

Pháp  bất  sát  sanh  ấy  chẳng  phải  tâm,  chẳng  phải  tâm  pháp,  cũng  chẳng  phải 

tâm tƣơng ƣng, hoặc cọng tâm sanh, hoặc chẳng cọng tâm sanh.    Trong A-tỳ-

đàm  của  Ca-chiên-diên-tử  nói:   “Không  sát  sanh  là  thân  nghiệp  khẩu  nghiệp, 

hoặc có sắc tƣớng tạo tác, hoặc không có sắc tƣớng tạo tác, hoặc tùy tâm hành, 

hoặc không tùy tâm hành, chẳng phải là nghiệp báo của đời trƣớc.  Hai lối tu nên 

tu, hai lối chứng nên chứng.  Do tƣ duy đoạn, thì hết thảy ở vào thân cuối cùng 

tại cõi Dục chứng đƣợc; do kiến đế đoạn, thời đoạn, thì phàm phu Thánh nhân 

chứng  đƣợc.   Nó  là  sắc  pháp,  hoặc  có  thể  thấy,  hoặc  không  thể  thấy,  hoặc  là 

pháp có đối ngại, hoặc là pháp không đối ngại; pháp có quả báo, pháp không có 

quả báo; pháp hữu lậu, pháp hữu vi; pháp còn có pháp ở trên (pháp hữu thƣợng 

– đối lại là pháp vô thƣợng), chẳng phải là tƣơng ƣng nhân.  Phân biệt nhƣ vậy; 

ấy gọi là giới bất sát. 

 Hỏi:  Giới của trong Bát chánh đạo cũng có giới không sát sanh, cớ sao chỉ nói 

giới không sát sanh là có quả báo, là hữu lậu? 

 Ðáp:   Trong đây chỉ nói pháp thọ giới luật nghi, không nói vô lậu giới luật nghi. 


Lại nữa, trong các A-tỳ-đàm khác nói: “Pháp bất sát thƣờng không đi theo tâm, 

chẳng phải nghiệp thân khẩu.  Nghịêp hành không theo tâm thì hoặc có quả báo, 

hoặc  không  có  quả  báo.   Pháp  chẳng  tƣơng  ƣng  với  tâm  thì  hoặc  là  hữu  lậu 

hoặc vô lậu”.   Ðó là điểm sai khác, ngoài ra đều đồng nhau.  Lại có ngƣời nói:  

“Chƣ  Phật Thánh Hiền không hý luận các pháp, chỉ thấy hiện tiền chúng sanh 

đều  tiếc  thân  mạng  nên  Phật  dạy  chớ  cƣớp  mạng  sống  kẻ  khác,  cƣớp  mạng 

sống kẻ khác đời đời bị đau khổ.  Chhúng sanh thật có hay không sau sẽ nói. 

 Hỏi:  Ngƣời ta hay lấy sức thắng ngƣời, chiếm nƣớc, giết oán, làm thợ săn lấy 

da thịt, để cứu giúp rất lớn.  Còn nay không sát sanh đƣợc lợi ích gì? 

 Ðáp:  Ðƣợc không sợ  hãi, đƣợc an  vui.   Ta không hại kia, kia không  hại ta, do 

vậy không sợ không hãi.  Ngƣời hiếu sát, tuy ở địa vị làm vua ngƣời, cũng không 

tự an đƣợc nhƣ ngƣời trì giới dạo đi một mình, không chi sợ sệt tai nạn. 

Lại nữa, ngƣời hiếu sát, các loài có mạng sống đều không ƣa thấy, nếu không 

hiếu sát thì hết thảy chúng sanh đều ƣa nƣơng dựa. 

Lại nữa, ngƣời trì giới, khi mạng chung tâm đƣợc an lạc, không nghi, không hối, 

hoặc  đƣợc  sanh  cõi  trời,  hoặc  sanh  cõi  ngƣời,  thƣờng  đƣợc  sống  lâu.   Ấy  là 

nhân duyên đắc đạo, cho đến khi đƣợc thành Phật, ở đời sống lâu vô lƣợng. 

Lại  nữa,  ngƣời  sát  sanh,  thì  đời  này  đời  sau  thọ  các  loại  thân  tâm  đau  khổ. 

Ngƣời không sát sanh, không có các nạn đó; ấy là lợi lớn. 

Lại nữa, hành giả suy nghĩ:  “Ta biết tiếc mạng sống, yêu thân mình, thì kia cũng 

nhƣ vậy, cùng với ta khác gì?”  Do lẽ ấy, không nên sát sanh. 

Lại nữa, nếu sát sanh thì bị ngƣời lành chê trách, kẻ oan gia ghen ghét, vì mắc 

nợ mạng nên thƣờng hay sợ hãi, bị kia oán ghét, khi chết ăn năn, sẽ đọa trong 

địa ngục, hoặc trong loài súc sanh, hoặc sanh trong loài ngƣời thì thƣờng phải 

chết yểu. 

Lại nữa, giả sử đời sau không bị tội, không bị ngƣời lành chê trách, oan gia ghen 

ghét, còn không nên cố cƣớp mạng kẻ khác, vì sao?  Vì ngƣời có đƣợc tƣớng 

lành, còn không nên làm, huống gì cả hai đời đã có tội, đã bị quả báo xấu ác. 

Lại nữa, sát sanh là tội nặng nhất trong các tội, vì sao?  Vì ngƣời khi gặp phải 

cái chết gấp, thì không tiếc vật qúy báu, mà chỉ lo cho mạng sống trƣớc tiên.  Ví 

nhƣ ngƣời khách buôn vào biển tìm châu báu, sắp ra khỏi biển, thuyền chợt bị 

vỡ, trân bảo mất hết mà rất vui mừng, đƣa tay lên nói: ”Chút nữa mất vật báu 

lớn!”  Mọi ngƣời lấy làm lạ nói:  “Ngƣơi mất hết tài bảo, trần truồng thoát khỏi, cớ 

sao vui mừng nói:  Chút nữa mất vật báu lớn?  Ðáp:  “Trong tất cả vật báu, mạng 

ngƣời  báu nhất.   Ngƣời  vì mạng sống  mà tìm của báu, chứ  không  phải  vì của 

báu mà tìm mạng sống”.  Vì lẽ ấy, Phật dạy trong mƣời bất thiện đạo, sát sanh 

đứng  đầu.   Trong  năm  giới,  giới  bất  sát  cũng  đứng  đầu.   Nếu  ngƣời  tu  nhiều 

phƣớc đức màkhông có giới bất sát sanh, thời không có ích gì, vì sao?  Vì tuy có 

đƣợc sanh vào nơi giàu sang, thế lực cƣờng hào, mà không đƣợc sống lâu, thì 

ai thọ hƣởng cái vui ấy?  Do vậy biết trong các tội, tội sát sanh nặng nhất, trong 

các  công  đức,  công  đức  không  sát  sanh  lớn  nhất.   Trong  thế  gian,  tiếc  mạng 

sống là nhất, vì sao biết?  Vì tất cả ngƣời đời, thà cam chịu hình phạt, tàn tật, 

khảo đánh để hộ mạng sống. 

Lại  nữa,  nếu  có  ngƣời  thọ  giới,  tâm  sanh,  miệng  nói  rằng:   “Kể  từ  ngày  nay 

không giết hết thảy chúng sanh”.  Thế là đối với vô lƣợng chúng sanh, đã đem 

thứ  vật  yêu  trọng  mà  thí  cho,  nên  đƣợc  công  đức  cũng  vô  lƣợng.   Nhƣ  Phật 

dạy:  “Có năm thứ bố thí lớn”.  Những gì là năm?  1-  Không sát sanh, là việc bố 

thí lớn, 2-  Không trộm cắp, 3-  Không tà dâm, 4-  Không nói dối, 5-  Không uống 

rƣợu, cũng nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  thực  hành  Từ  tam  muội  đƣợc  phƣớc  vô  lƣợng,  nƣớc  lửa  không  hại 

đƣợc, đao binh không tổn thƣơng đƣợc, hết thảy ác độc không thể trúng đƣợc. 

Vì hành năm sự bố thí lớn, nên đƣợc nhƣ vậy. 

Lại nữa, các bậc tôn quý trong ba đời mƣời phƣơng, Phật là tôn quý nhất.  Nhƣ 

Phật dạy Ƣu-bà-tắc Nan-đề-ca rằng:  “Sát sanh có mƣời tội.  Những gì là mƣời? 

1-  Tâm thƣờng ôm độc đời đời không dứt.  2-  Chúng sanh oán ghét, mắt không 

muốn nhìn.  3-  Thƣờng ôm niệm ác, suy, nghĩ việc ác.  4-  Chúng sanh sợ hãi 

nhƣ thấy Cọp Rắn.  5-  Khi ngủ tâm sợ, thức bất an.  6-  Thƣờng có ác mộng.  7-

Khi mệnh chung cuồng sợ  cái chết dữ.  8-  Gieo nghiệp nhân duyên của chết 

yểu.  9- Thân hoại mệnh chung, đọa trong địa ngục.  10-  Nếu đƣợc làm ngƣời, 

thƣờng phải chết yểu”. 

Lại nữa,  hành giả tâm niệm suy nghĩ:  “Tất cảloài  có mạng  sống,  cho  đến côn 

trùng, đều tự tiếc thân mạng.  Cớ  sao biết lấy y phục uống  ăn để bảo hộ thân 

mình mà lại giết chúng sanh?!” 

Lại nữa, hành giả nên học pháp đại nhân.  Trong hết thảy đại nhân, Phật là tối 

đại,  vì  cớ  sao?   Vì  tất  cả  trí  tuệ  đƣợc  thành  tựu,  mƣời  trí  lực  đầy  đủ,  hay  độ 

chúng sanh, thƣờng hành từ mẫn, giữ giới sát sanh, tự đƣợc thành Phật, cũng 

dạy  đệ  tử  thực  hành  tâm  từ  mẫn  đó.   Hành  giả  muốn  học  hạnh  của  đại  nhân, 

cũng nên không giết. 

 Hỏi:  Nếu không xâm hại ta thì tâm sát có thể dứt đƣợc, còn nếu xâm hại, cƣỡng 

đoạt, bức bách ta, thời phải làm sao? 

 Ðáp:   Phải nên lƣờng việc khinh trọng.  Nếu ngƣời giết mình, trƣớc nên tự suy 

nghĩ:  “Cái lợi toàn giới là trọng hay toàn thân là trọng?  Phá giới là mất mát hay 

tán  thân  là  mất  mát?”   Suy  nghĩ  nhƣ  vậy  biết  giữ  giới  là  trọng,  toàn  thân  là 

khinh.  Nếu tạm khỏi nạn mà đƣợc toàn thân, thì thân đƣợc cái gì?  Thân là chỗ 

tụ  đọng  của  già  bệnh  chết,  chắc  chắn  phải  bại  hoại.   Nếu  vì  giữ  giới  mà  mất 

thân, lợi ấy rất trọng.  Lại suy nghĩ:  “Ta trƣớc sau mất thân, đời đời vô số, hoặc 

làm thân giặc ác, cầm thú, chỉ vì tài lợi mà làm các việc bất thiện, nay mới đƣợc 

vì sự giữ tịnh giới cho nên không tiếc thân.  Xả mạng để giữ giới, hơn trăm ngàn 

vạn  lần  hủy  cấm  giới  để  giữ  toàn  thân,  không  thể  ví  dụ  đƣợc”.   Ðịnh  tâm  nhƣ 

vậy,  nên  phải  xả  thân  để  hộ  tịnh  giới.   Nhƣ  một  vị  Tu-đà-hoàn  sanh  trong  một 

nhà  đồ  sát,  tuổi  sắp  thành  nguời,  phải  cai  quản  gia  nghiệp  mà  không  chịu  sát 

sanh.  Cha mẹ đƣa dao và một con dê, nhốt ở trong nhà mà bảo:  “Nếu không 

giết  dê,  không  cho  ngƣời  ra  mà  thấy  ánh  mặt  trời  mặt  trăng  và  sinh  hoạt  ăn 

uống”.  Ngƣời con tự suy nghĩ:  “Ta nếu giết một con dê này, bèn phải suốt đời 

làm nghiệp này, há vì thân mà gây nên tội lớn này ƣ?”  Liền lấy dao tự sát.  Cha 

mẹ mở cửa ra thấy dê đứng ở một phiá còn đứa con thì đã mệnh tuyệt.  Ngay 

lúc ựa sát, liền sanh lên cõi trời.  Hoặc đƣợc nhƣ thế ấy, là vì không tiếc mạng 

sống để hộ toàn vẹn tịnh giới.  Những nghĩa nhƣ vậy, gọi là giới không sát sanh. 

 Không cho mà lấy  là, biết đó là vật của ngƣời khác mà sanh tâm trộm cắp, lấy 

vật đem đi khỏi chỗ cũ, cho là vật thuộc của ta; thế gọi là trộm.  Nếu không làm, 

gọi là không trộm.  Ngoài ra, phƣơng tiện so tính, cho đến tay cầm mà chƣa lìa 

khỏi chỗ; ấy gọi là cách giúp sự ăn trộm. 

Tài vật có hai loại:  Có loại thuộc của ngƣời khác,  có loại không thuộc của ngƣời 

khác.  Lấy vật thuộc của ngƣời khác là tội trộm.  Vật thuộc của ngƣời khác cũng 

có hai:  1-  Vật ở trong làng xóm, 2-  Vật ở chỗ trống.  Vật ở hai chỗ ấy, có tâm 

trộm  lấy,  thì  mắc  tội  trộm.   Nếu  vật  ở  chỗ  trống,  hãy  kiểm  xét  biết  vật  ấy  gần 

nƣớc nào?  Vật ấy phải có sở thuộc, không nên lấy.  Nhƣ trong Luật tạng nói về 

các việc không trộm.  Ấy gọi là tƣớng mạo không trộm. 

 Hỏi:  Không trộm có lợi ích gì? 

 Ðáp:    Mạng  sống  có  hai:   Trong  và  ngoài.   Nếu  cƣớp  tài  vật,  ấy  là  cƣớp  mạng 

ngoài,  vì  sao?   Vì  mạng  sống  dựa  nơi  cơm  ăn,  áo  mặc  v.v...  mới  sống.   Nếu 

cƣớp, nếu giật, ấy gọi là cƣớp mạng ngoài, nhƣ kệ nói: 

 “Hết thảy chúng sanh 

 Lấy cơm áo nuôi sống 

 Hoặc cướp hoặc trộm lấy 

 Ấy gọi là cướp mạng”  

Vì lẽ ấy, ngƣời có trí không nên cƣớp đoạt. 

Lại nữa, nên tự suy nghĩ:  “Cƣớp giật đƣợc vật để cung cấp cho mình, tuy thân 

có đầy đủ rồi cũng phải chết, chết vào địa ngục.  Tuy cả gia thất thân thuộc cùng 

đƣợc thọ vui mà chỉ riêng mình chịu tội, cũng không cứu đƣợc”.  Quán sát đƣợc 

thế ấy, nên không nên trộm. 

Lại nữa, không cho mà lấy đây có hai thứ:  1- Trộm, 2- Cƣớp.  Cả hai đều gọi là 

không cho mà lấy.  Trong tội không cho mà lấy, trộm là rất nặng, vì sao?  Vì mọi 

ngƣời đều lấy tài vật nuôi sống, mà đào ngạch khoét vách trộm lấy; vì không có 

sức hơn ngƣời, mà sợ chết nên mới trộm lấy, ấy là rất bất tịnh.  Trong tội cƣớp 

đoạt, trộm là tội nặng.  Nhƣ kệ nói: 

 “Ðói khát thân ốm gầy 

 Thọ tội chỗ đại khổ,  

 Của người không thể đụng,  

 Giống như đống lửa lớn.  

 Nếu trộm lấy của người,  

 Chủ nó khóc áo não,  

 Giả sử là Thiên vương,  

 Cũng còn lấy làm khổ”.  

Tội của ngƣời sát sanh tuy nặng, chỉ là giặc đối với kẻ bị giết, còn ngƣời trộm 

cắp lại là giặc đối  với  hết thảy ngƣời có của.   Nếu  phạm các giới khác, có khi 

không  phải  là  tội  đối  với  trong  nƣớc  khác,  còn  ngƣời  trộm  cắp,  thì  tất  cả  các 

nƣớc đều trị tội. 

 Hỏi:   Ngƣời  cƣớp  đoạt,  đời  nay  có  ngƣời  khen  cho  là  mạnh.   Vậy  đối  với  việc 

cƣớp đoạt; vì sao phải buông xả? 

 Ðáp:   Không cho là mà trộm lấy, đó là tƣớng bất thiện.   Trong sự cƣớp đoạt, tuy 

có so le, nhƣng đều là bất thiện.  Ví nhƣ đồ ăn ngon lẫn lộn chất độc, đồ ăn dở 

lẫn lộn chất độc; ngon dở tuy khác nhau mà chất độc không khác.  Cũng nhƣ lúc 

sáng, lúc tối đạp lửa, ngày đêm tuy khác nhau mà cháy chân thì là một.  Ðời nay, 

ngƣời ngu không biết quả báo tội phƣớc trong hai đời, không có lòng nhân từ, 

thấy  ngƣời  dùng  sức  xâm  lấn  nhau,  cƣỡng  đoạt  tài  sản  kẻ  khác,  khen  cho  là 

mạnh, còn chƣ Phật Hiền Thánh thì thƣơng xót hết thảy, rõ suốt ƣơng họa ba 

đời không mất, nên không khen ngợi.  Do vậy nên biết tội trộm cƣớp đều là bất 

thiện, nên ngƣời lành và hành giả  không làm.  Nhƣ Phật dạy:  “Không cho  mà 

lấy  có  mƣời  tội.   Những  gì  là  mƣời?   1-   Chủ  tài  vật  thƣờng  giận.   2-Bị  ngƣời 

nghi cho phạm trọng tội.  3-  Du hành phi thời, không trù tính.  4-  Bạn bè với kẻ 

ác,  xa  lìa  bậc  hiền  thiện.   5-   Phá  tƣớng  lành.   6-   Bị  tội  với  quan.   7-   Tài  vật 

không  vào.   8-   Gieo  nghiệp  nhân  duyên  của  sự  nghèo.   9-   Chết  đọa  vào  địa 

ngục.   10-   Nếu  đƣợc  ra  khỏi  mà  làm  ngƣời,  siêng  khó  cầu  tài  vật,  trở  thành 

chung của cả năm nhà là hoặc vua, hoặc giặc, hoặc lửa, hoặc con bất hiếu sử 

dụng.  Cho đến chôn dấu cũng bị mất. 

-   Tà dâm  là, nếu đối với con gái đƣợc cha mẹ, anh em, chị em, chồng, con cái, 

pháp luật thế gian, và phép vua thủ hộ, mà hoặc phạm đến, ấy gọi là tà dâm. 

Hoặc có ngƣời tuy không có ai thủ hộ, mà do pháp thủ hộ.  Thế nào là pháp thủ 

hộ?  Là hết thảy ngƣời nữ xuất gia và ngƣời nữ thọ giới trong một ngày; ấy là 

pháp thủ hộ.  Nếu dùng sức, dùng tài vật, hoặc dụ dỗ, hoặc tự có ngƣời vợ thọ 

giới; có thai, có con đang thời kỳ bú; hoặc phi đạo; cho đến dùng tràng hoa cho 

dâm  nữ  để  yêu  sách.   Phạm  những  điều  nhƣ  vậy  gọi  là  tà  dâm.   Không  làm 

những 

điều 

nhƣ 

vậy 

gọi 

là 

không 

tà 

dâm. 

 Hỏi:  Ngƣời thủ hộ nên ngƣời nổi sân, pháp thủ hộ nên phá pháp, nên gọi là tà 

dâm.  Còn ngƣời đối với vợ mình, vì sao cho là tà? 

 Ðáp:   Ðã cho phép vợ thọ giới trong một ngày, đã ở trong pháp, tuy vốn là vợ 

mà nay không đƣợc tự do.  Qua khỏi ngày thọ giới, thời chẳng phải là pháp thủ 

hộ.  Lại, ngƣời vợ đang mang thai, vì thân thể kia nặng nề, chán thói cũ; lại vì sợ 

tổn thƣơng bụng chửa; khi con còn thời kỳ bú mà hành dâm mẹ nó thì sữa khô 

kiệt; lại vì tâm nữ say dâm dục thì không còn săn sóc con.  Chỗ phi đạo là không 

phải  nữ  căn,  tâm  ngƣời  nữ  không  vui  mà  cƣỡng  ép  phi  lý  nên  gọi  là  tà  dâm. 

Những việc ấy không làm, nên không gọi là tà dâm. 

 Hỏi:  Nếu ngƣời chồng không biết, không thấy, không phiền não thì ngƣời dâm 

kia có tội gì? 

 Ðáp:  Vì nó là tà.  Ðã gọi là tà, ấy là bất chánh, cho nên có tội. 

Lại  nữa,  việc  này  có  các  tội  lỗi:   Tình  chồng  vợ  tuy  khác  thân  mà  đồng  thể. 

Cƣớp tình  yêu của  ngƣời  khác,  phá  bổn tâm của ngƣời  ta; ấy là  giặc, lại mắc 

trọng tội, tiếng tăm xấu xa, bị ngƣời oán ghét, vui ít sợ nhiều, hoặc sợ hình phạt 

giết chết.  Lại sợ chồng và ngƣời hai bên biết, thƣờng ƣa nói dối, bị Thánh nhân 

trách mắng là tội của trọng tội. 

Lại  nữa,  ngƣời  dâm  dật  nên  tự  suy  nghĩ:   “Vợ  ta  vợ  ngƣời,  đồng  là  nữ  nhân, 

xƣơng thịt tình thái, kia đây không khác; mà vì sao ta sanh tâm mê lầm ngang 

trái, chạy theo ý tà?”  Ngƣời tà dâm phá mất cái vui đời này, đời sau. 

Lại nữa, đổi chỗ xoay về mình, để tự chế tâm rằng:  “Nếu ngƣời kia xâm phạm 

vợ ta, thời ta giận độc; nếu ta xâm phạm vợ ngƣời kia, thời ngƣời kia cũng thế 

khác gì.  Suy bụng mình để tự chế cho nên không nên làm”. 

Lại nữa, nhƣ Phật dạy:  “Ngƣời tà dâm, sau đọa vào địa ngục cây gƣơm, chịu đủ 

mọi khổ.  Khi đƣợc ra khỏi mà làm ngƣời thì gia đạo bất hòa, thƣờng gặp dâm 

dục,  tà  vậy,  giặc  ác.   Tà  dâm  là  hoạn  nạn  ví  nhƣ  Rắn  độc,  cũng  nhƣ  lửa  lớn, 

không gấp rút xa lánh, thì họa lại ập đến”.  Nhƣ Phật dạy:  “Tà dâm có mƣời tội:  

1-  Thƣờng bị phu chủ của ngƣời bị dâm muốn làm nguy hại.  2-  Chồng vợ bất 

hòa, thƣờng đấu tranh nhau.  3-  Ngày ngày tăng trƣởng các pháp bất thiện, tổn 

giảm  các  pháp  thiện.   4-   Không  thủ  hộ  thân,  vợ  con  côi  cút.   5-   Tài  sản  mỗi 

ngày  hao  mòn.   6-   Có  các  việc  dữ,  thƣờng  bị  ngƣời  nghi.   7-   Thân  thuộc,  tri 

thức  không  vui  mừng  yêu  mến.   8-   Gieo  nghiệp  nhân  duyên  về  oan  gia.   9-  

Thân hoại mạng chung, chết vào địa ngục.  10-  Nếu đƣợc ra khỏi mà làm ngƣời 

nữ, phải chung chồng với nhiều ngƣời, còn nếu là ngƣời nam, thì vợ không trinh 

khiết. 

 -  Nói dối là, tâm không thanh tịnh, muốn dối gạt ngƣời, che dấu sự thật, xuất lời 

nói khác, sanh khẩu nghiệp; ấy là nói dối.  Tội vọng ngữ là do hai bên cùng hiểu 

về ngôn ngữ mà có; nếu không cùng hiểu, thì tuy có nói không thật, cũng không 

có 

tội 

nói 

dối. 

Nói  dối  là,  biết  nói  không  biết,  không  biết  nói  biết;  thấy  nói  không  thấy,  không 

thấy  nói  thấy;  nghe  nói  không  nghe,  không  nghe  nói  nghe;  ấy  là  nói  dối.   Nếu 

không làm, ấy là không nói dối. 

 Hỏi:  Nói dối có những tội gì? 

 Ðáp:   Ngƣời nói dối trƣớc hết tự dối  mình, sau dối ngƣời.  Lấy thật làm hƣ; lấy 

hƣ làm thật, hƣ thật điên đảo, không thọ nhận thiện pháp.  Ví nhƣ cái bình úp, 

nƣớc không  vào đƣợc.  Ngƣời nói dối, tâm không tàm quý,  đóng bít cửa thiện 

đạo và Niết-bàn.  Quán xét biết tội ấy, cho nên không làm. 

Lại nữa, quán xét biết thật ngữ lợi nó rất rộng lớn.  Cái lợi của thật ngữ từ nơi 

mình ra, rất là dễ đƣợc.  Ðó là cái lực của hết thảy ngƣời xuất gia.  Công đức 

nhƣ vậy, ngƣời tại gia xuất gia đều có cái lợi này.  Ðó là tƣớng của ngƣời lành. 

Lại nữa, ngƣời thật ngữ, tâm họ ngay thẳng, dễ đƣợc khỏi khổ.  Ví nhƣ kéo cây 

ra chỗ rừng rậm, cây thẳng dễ ra. 

 Hỏi:   Nếu nói dối có tội nhƣ vậy, tại sao ngƣời ta nói dối? 

 Ðáp:    Có  ngƣời  ngu  si  thiếu  trí,  gặp  việc  khổ  ách,  nói  dối  để  cầu  thoát  khỏi, 

không biết việc pháp xuất đời này mắc tội, không biết đời sau mắc tội báo lớn. 

Lại có ngƣời tuy biết tội nói dối, nhƣng vì xan tham sân nhuế, ngu si nhiều cho 

nên nói dối. .  Lại có ngƣời tuy không xan tham sân nhuế, mà dối làm chứng tội 

ngƣời, tâm cứ bảo là thật, chết bị đọa vào địa ngục, nhƣ đệ tử của Ðề-bà-đạt-đa 

là  Câu-già-ly,  thƣờng  tìm  tòi  lỗi  lầm  của  Xá-lợi-phất,  Mục-kiền-liên.   Lúc  ấy  hai 

ngài hạ an cƣ xong, du hành qua các nƣớc, lúc gặp trời mƣa lớn, đến nhà ngƣời 

thợ gốm, nghỉ lại trong nhà chứa đồ đầy gốm.  Trong nhà ấy, trƣớc đã có một 

ngƣời nữ ngủ ở chỗ tối, hai ngài không biết.  Ðêm đó ngƣời nữ nằm mộng xuất 

bất tịnh, sáng sớm đi đến chỗ có nứơc để rửa.  Bấy giờ Câu-già-ly ngẫu nhiên đi 

qua trông thấy.  Câu-già-ly có khả năng xem tƣớng, biết tình trạng của ngƣời có 

giao hội, mà không biết đƣợc có mộng hay không mộng.  Câu-già-ly quay nói với 

đệ tử:  “Ngƣời nữ này đêm qua đã thông tình với ngƣời khác”.  Liền hỏi ngƣời 

nữ:  “Cô nằm ở chỗ nào?”  Ðáp:  “Tôi ngủ nhờ trong nhà ngƣời thợ gốm”.  Lại 

hỏi:   “Cùng  với  ai?”   Ðáp:   “Hai  Tỳ-kheo”.   Lúc  ấy  hai  ngài  từ  trong  nhà  đi  ra. 

Câu-già-ly  thấy  rồi,  lại  xem  tƣớng  xét  nghiệm,  trong  ý  cho  rằng  hai  ngài  chắc 

chắn đã làm điều bất tịnh.  Trƣớc đã ôm sẵn tâm tật đố, nay thấy việc này, đem 

rêu rao khắp các thành ấp xóm làng, sau đi đến Kỳ Hoàn, xƣớng lên tiếng xấu 

ấy. 

Giữa  lúc  ấy,  Phạm-thiên  vƣơng   đi  đến  muốn  hầu  Phật,  Phật  đã  vào  tịnh  thất, 

yên  lặng  trong  Tam  muội.   Chúng  các  Tỳ-kheo  cũng  đều  đóng  phòng  vào  tam 

muội, không thể đánh thức đƣợc, liền tự suy nghĩ:  “Ta cố đến hầu Phật. Phật 

vào tam muội”, và muốn trở lui, lại nghĩ rằng:  “Phật từ định dậy, chắc sẽ không 

lâu”, nên ngừng lại chốc lát và đi đến trƣớc phòng Câu-già-ly, gõ cửa nói rằng:  

“Câu-già-ly!  Câu-già-ly! Xá-lợi-phất và Mục-kiền-liên tâm thanh tịnh nhu nhuyến, 

thầy  chớ  hủy  báng  mà  phải  chịu  khổ  suốt  đời”.   Câu-già-ly  hỏi:   “Ông  là  ngƣời 

nào?”  Ðáp: ”Tôi là Phạm-thiên vƣơng!”  Hỏi:  “Phật nói ông đã đƣợc đạo quả A-

na-hàm, vì cớ sao đến đây”  Phạm-vƣơng tâm suy nghĩ mà nói kệ: 

 “Muốn lường pháp vô lượng 

 Không nên thử lấy tướng,  

 Muốn lường pháp vô lượng,  

 Người ấy bị che mắt”  

Nói kệ ấy xong, Phạm-thiên vƣơng đi đến chỗ Phật, trình bầy đầy đủ ý đó.  Phật 

nói:  “Lành thay!  Lành thay! Khéo nói kệ ấy”.  Bấy giờ Thế Tôn nói lại kệ ấy: 

 “Muốn lường pháp vô lượng 

 Không nên thử lấy tướng,  

 Muốn lường pháp vô lượng,  

 Người ấy bị che mắt”  

Phạm-thiên  vƣơng  nghe  Phật  nói  xong  bỗng  nhiên  không  hiện,  liền  trở  lại  cõi 

Trời.   Bấy  giờ,  Câu-già-ly  đi  đến  chỗ  Phật,  đầu  mặt  lễ  chân  Phật,  lui  ngồi  một 

bên.   Phật  nói  với  Câu-già-ly:   ”Xá-lợi-phất  và  Mục-kiền-liên  tâm  thanh  tịnh  nhu 

nhuyến, ngƣơi chớ hủy báng mà phải chịu khổ suốt đời”.   Câu-già-ly thƣa Phật:  

“Con đối với lời Phật dạy không dám không tin, chỉ vì tự mắt thấy rõ ràng, biết 

chắc hai Tôn giả thật sự đã hành bất tịnh”.  Phật mắng nhƣ vậy ba lần, Câu-già-

ly cũng ba lần không chịu, liền từ chỗ ngồi đứng dậy đi trở về phòng, toàn thân 

sanh  mụn  nhọt,  mới  đầu  nhƣ  hạt  cải,  lớn  dần  nhƣ  hạt  đậu,  quả  táo,  quả  nại, 

càng lớn nhƣ quả dƣa, đông lại tiêu hoại, nhƣ lửa lớn đốt cháy, kêu la rên siết, 

chết ngay trong đêm ấy, sa vào địa ngục Ðại Liên Hoa. 

Bấy giờ có một Phạm-thiên ban đêm đi đến bạch Phật:  “Câu-già-ly đã chết”.  Lại 

có một Phạm-thiên  nói:  ”Bị đọa vào địa ngục Ðại Liên Hoa”. 

Ðêm ấy đã qua, Phật bảo chúng Tăng tập họp mà dạy rằng:  “Các ông có muốn 

biết thọ mạng của Câu-già-ly ở địa ngục dài ngắn chăng?”  Các Tỳ-kheo thƣa:  

“Nguyện muốn đƣợc nghe”.  Phật dạy:  “Có sáu mƣơi hộc mè, có một ngƣời qua 

100 năm lấy đi một hột mè.  Cứ nhƣ  vậy đến hết mà thọ số trong địa ngục A-

phù-đà vẫn chƣa hết.  Thọ số trong hai mƣơi địa ngục A-phù-đà là thọ số trong 

một địa ngục Ni-la-phù-đà. Thọ số trong hai mƣơi địa ngục Ni-la-phù-đà là thọ số 

trong một địa ngục A-a-la.  Thọ số trong hai mƣơi địa ngục A-a-la là thọ số trong 

một địa ngục A-bà-bà.  Thọ số trong hai mƣơi địa ngục A-bà-bà là thọ số trong 

một địa ngục Hƣu-hƣu.  Thọ số trong hai mƣơi địa ngục Hƣu-hƣu là thọ số trong 

một địa ngục Âu-ba-la.  Thọ số trong hai mƣơi địa ngục Âu-ba-la là thọ số trong 

một  địa  ngục  Phân-đà-lê-ca.  Thọ  số  trong  hai  mƣơi  địa  ngục  Phân-đà-lê-ca  là 

thọ  số  trong  một  địa  ngục  Ma-ha-Ba-đầu-ma.   Câu-già-ly  bị  đọa  vào  địa  ngục 

Ma-ha-Ba-đầu-ma ấy, lƣỡi nó bị kéo ra thật lớn, lấy năm trăm cái đinh đâm vào 

năm trăm cái lƣỡi cày cày lên”.  Bấy giờ Thế Tôn mới nói kệ: 

 “Người sanh ở đời,  

 Búa ở trong miệng,  

 Sở dĩ chém thân,  

 Do lời nói ác.  

 Ðáng mắng lại khen,  

 Ðáng khen lại mắng,  

 Miệng chứa điều ác,  

 Trọn chẳng được vui,  

 Tâm khẩu nghiệp sanh ác.  

 Ðọa ngục Ni-la-phù,  

 Ðầy đủ trăm ngàn đời,  

 Chịu khổ đau cay độc,  

 Nếu sanh A-phù-đà,  

 Ðầy đủ ba mươi sáu,  

 Lại riêng có năm đời,  

 Chịu đủ các khổ độc.  

 Tâm nương tà kiến,  

 Phá lời Hiền Thánh,  

 Như tre sinh trái,  

 Tự hủy thân nó”.  

Nhƣ  vậy,  tâm  sanh  nghi  ngờ  phỉ  báng  bèn  đi  tới  quyết  định  cũng  là  nói  dối. 

Ngƣời  nói  dối,  thậm  chí  lời  Phật  cũng  chẳng  tín  thọ.   Vì  chịu  tội  nhƣ  vậy,  nên 

không nên nói dối. 

Lại  nữa,  nhƣ  con  Phật  là  La-hầu-la,  khi  còn  ấu  thơ,  chƣa  biết  dè  miệng,  có 

ngƣời đến hỏi:  “Thế Tôn có ở nhà chăng?”  Nói dối là:  “Không có ở nhà”.  Nếu 

khi Phật không ở nhà, có ngƣời hỏi:  “La-hầu-la, Phật ở nhà chăng?”  Nói dối là:  

“Phật ở nhà”.  Có ngƣời.  Có ngƣời kể lại với Phật, Phật bảo La-hầu-la:  “Cầm 

chậu lấy nƣớc cho Ta rửa chân”.  Phật rửa chân xong, bảo:  “Úp chậu ấy lại”. 

Theo lời dạy, La-hầu-la liền úp lại, Phật bảo La-hầu-la:  “Lấy nƣớc rót lên”.  Rót 

xong, Phật hỏi:  “Nƣớc có vào trong chậu chăng?”  Thƣa:  “Bạch Thế Tôn, không 

vào”.  Phật bảo La-hầu-la:  “Cũng nhƣ vậy.   Ngƣời không biết tàm qúy, sự nói 

dối che tâm, đạo pháp không vào đƣợc”.  Nhƣ Phật dạy:  Nói dối có mƣời tội:  1- 

Hơi miệng hôi.  2-  Thiên thần xa lánh, kẻ phi nhân đƣợc tiện lợi.  3-  Tuy có nói 

thật không ai tin thọ.  4-  Ngƣời trí mƣu nghị, thƣờng không đƣợc tham dự.  5-  

Thƣờng bị phỉ báng, bị tiếng xấu ác đồn khắp thiên hạ.  6-  Không đƣợc ngƣời 

cung  kính,  tuy  có  dạy  bảo,  ngƣời  ta  không  thừa  nhận  ứng  dụng.   7-   Thƣờng 

nhiều ƣu sầu.  8-  Gieo nghiệp nhân duyên cho sự phỉ báng.  9-  Thân hoại mạng 

chung sẽ sa vào địa ngục.  10-  Nếu đƣợc ra làm ngƣời, phi thƣờng bị phỉ báng. 

Các thứ nhƣ vậy không làm, ấy là không nói dối, gọi là thiện luật nghi của miệng. 

-    Không  uống  rượu   là,  rƣợu  có  ba  thứ.   1-   Rƣợu  gạo,  2-  Rƣợu  quả,  3-  Rƣợu 

cây thuốc. Rƣợu quả là quả nho, quả A-lê-tra, các thứ nhƣ vậy gọi là Rƣợu quả. 

Rƣợu cây thuốc là các thứ cây thuốc hòa hợp với gạo, men trong nƣớc mía, có 

thể biến thành Rƣợu, giống nhƣ Rƣợu sữa thú, tất cả sữa nóng đều có thể làm 

Rƣợu  đƣợc.   Nói  tóm,  các  thứ  nhƣ  vậy  hoặc  khô  hoặc  ƣớt,  hoặc  thanh  hoặc 

trƣợc có thể khiến tâm ngƣời biến động phóng dật, đều gọi là Rƣợu.  Tất cả đều 

không nên uống, ấy gọi là không uống Rƣợu. 

 Hỏi:  Rƣợu có thể trừ lạnh, ích thân, làm cho tâm hoan hỷ, vì sao không uống? 

 Ðáp:  Ích thân rất ít mà hại thân rất nhiều, cho nên không nên uống.  Ví nhƣ đồ 

ăn  ngon  trong  đó  có  lẫn  độc.   Là  những  độc  gì?   Nhƣ  Phật  nói  với  Ƣu-bà-tắc 

Nan-đề-ca:  “Rƣợu có 35 điều hại:  1-  Hiện đời tài vật hao kiệt, vì sao?  Vì ngƣời 

uống rƣợu say, tâm không biết tiết chế giới hạn, phí dụng vô độ.  2-  Cửa ngõ 

cho mọi tật bệnh.  3-  Gốc của sự đấu tranh.  4-  Lõa lồ không biết hổ.  5-  Tiếng 

tăm xấu xa.  6-  Không ai kính trọng.  7-  Vật đáng đƣợc lại không đƣợc, vật có 

đƣợc lại bị tan mất.  8-  Những việc kín đáo đem nói hết với ngƣời. 9-  Các sự 

nghiệp bị bỏ phế không thành.  10-  Say là gốc sầu muộn, vì sao?  Trong khi say 

gây  nhiều  tội  lỗi.   11-   Thân  lực  càng  kém  sút.   12-  Thân  sắc  bại  hoại.   13-  

Không biết thờ kính cha.  14-  Không biết thờ kính mẹ.  15-  Không kính Sa-môn. 

15-   Không  kính  Bà-la-môn.   16-   Không  kính  Bác,  chú  và  các  vị  tôn  trƣởng,  vì 

sao?  Vì khi say hôn muội hoảng hốt, không phân biệt đƣợc gì.  18-  Không tôn 

kính  Phật.   19-   Không  kính  Pháp.   20-   Không  kính  Tăng.   21-   Bè  bạn  với  kẻ 

ác.   22-  Xa  lìa  bậc  hiền  thiện.   23-   Làm  ngƣời  phá  giới.   24-   Không  tàm  quý. 

25-  Không thủ hộ các căn.  26-  Phóng túng sắc dục.  27-  Bị ngƣời ganh ghét 

không ƣa thấy.  28-  Bị các thân tộc tôn qúy và các hàng trí thức đuổi bỏ.  29-  

Hành pháp bất thiện.  30-  Vứt bỏ thiện pháp.  31-  Bị ngừơi sáng kẻ trí không tin 

dùng,  vì  sao?   Vì  phóng  dật  theo  rƣợu.   32-   Xa  lìa  Niết-bàn.   33-   Gieo  nhân 

duyên về sự cuồng si.  34-  Thân hoại mạng chung đọa vào trong địa ngục, ác 

đạo.  35-  Nếu đƣợc làm ngƣời, nơi sanh ra thƣờng phải điên cuồng lẩn thẩn.  Vì 

các điều tai hại nhƣ thế, cho nên không uống, nhƣ kệ nói: 

 “Rượu, mất tướng giác tri,  

 Thân sắc trược mà xấu,  

 Trí tâm động mà loạn,  

 Tàm qúy đã bị cướp.  

 Thất niệm, tăng sân hận,  

 Mất vui, hủy tôn tộc,  

 Như vậy tuy gọi uống,  

 Thật là uống độc chết.  

 Không đáng giận mà giận,  

 Không đáng cười mà cười,  

 Không đáng khóc mà khóc 

 Không đáng đánh mà đánh,  

 Không đáng nói mà  nói,  

 Chẳng khác chi người cuồng,  

 Cướp các công đức lành.  

 Người biết hổ không uổng 

Bốn tội nhƣ vậy không làm, là luật nghi thiện của thân.  Không nói dối là luật nghi 

thiện của miệng, gọi là năm giới luật nghi Ƣu-bà-tắc. 

 Hỏi:  Nếu giữ tám luật nghi (thân có 3, miệng có 4 và không uống Rƣợu) và nuôi 

sống  cách  trong  sạch,  gọi  là  giới,  vậy  vì  sao  Ƣu-bà-tắc  đối  với  trong  luật  nghi 

của miệng không có 3 luật nghi (nói hai lƣỡi, nói ác, nói thêu dệt) và nuôi sống 

cách trong sạch? 

 Ðáp:   Hàng cƣ sĩ tại gia, thọ dục lạc ở đời, chỉ kiêm tu phƣớc đức, không thể tu 

hết các giới pháp, cho nên Phật chỉ khiến giữ năm giới. 

Lại nữa, trong bốn thứ khẩu nghiệp, nghiệp nói dối là nặng nhất.  Lại nữa, nói dối 

là sanh tâm cố làm, còn các nghiệp khác (nói hai lƣỡi  v.v...) hoặc cố tâm làm, 

hoặc không cố tâm làm. 

Lại nữa, chỉ nói dối là gồm đủ ba thứ kia. 

Lại nữa, trong các thiện pháp, chơn thật là lớn nhất.  Nếu nói lời chơn thật là đã 

gồm đủ đƣợc bốn thứ chánh ngữ. 

Lại nữa, hàng cƣ sĩ ở đời, còn phải làm quan xử lý sự việc, sứ giả của nghiệp 

nhà,  cho  nên  khó  giữ  đƣợc  giới  không  nói  ác.   Nói  dối  là  cố  ý  làm.   Vì  là  việc 

trọng nên chẳng nên làm. 

Năm giới này có năm bậc lãnh thọ là năm hạng Ƣu-bà-tắc :  1-  Nhất phần hành 

Ƣu-bà-tắc,  2-   Thiểu  phần  hành  Ƣu-bà-tắc,   3-   Ða  phần  hành  Ƣu-bà-tắc,  4-  

Mãn phần hành Ƣu-bà-tắc, 5-  Ðoạn dâm Ƣu-bà-tắc. 

Nhất phần hành là ở trong năm giới chỉ thọ đƣợc một giới, không thể thọ trì bốn 

giới kia. 

Thiểu phần hành là hoặc thọ đƣợc hai giới, hoặc thọ đƣợc ba giới. 

Ða phần hành là thọ đƣợc bốn giới. 

Mãn phần hành thọ trì đủ năm giới. 

Ðoạn dâm là sau khi thọ ngũ giới, ở trƣớc Thầy lại phát lời thề rằng:  “Tôi đối với 

vợ mình không còn hành dâm”, ấy gọi là năm giới, nhƣ Phật dậy kệ rằng: 

 “Không giết cũng không trộm.  

 Cũng không có tà dâm,  

 Thật ngữ, không uống rượu 

 Chánh mạng với tịnh tâm,  

 Nếu làm được như vậy,  

 Trừ lo sợ hai đời,  

 Giới phước thường theo thân,  

 Thường cùng với trời người.  

 Hoa sáu thời ở đời,  

 Màu tươi sáng cùng phát,  

 Vì hoa một năm này,  

 Trên trời một ngày đủ.  

 Cây trời tự nhiên sanh,  

 Tràng hoa và anh lạc,  

 Hoa đỏ như đèn chiếu,  

 Các màu xen lẫn nhau.  

 Ao trời vô ương số,  

 Bao nhiêu thứ màu sắc,  

 Tinh bạch ánh mặt trời,  

 Nhẹ kín không xen hở.  

 Thêu dệt chiếu sắc vàng,  

 Văn vẻ như hơi mây.  

 Áo thượng diệu như vậy,  

 Ðều từ cây trời ra.  

 Ngọc sáng hoa tai trời,  

 Xa cừ sáng tay chân,  

 Áo mặc đẹp tùy tâm,  

 Cũng từ cây trời ra.  

 Hoa vàng cọng lưu ly,  

 Kim-cương làm tua hoa,  

 Mềm dịu hương thơm ngát,  

 Ðều từ ao báu ra.  

 Ðàn cầm, tranh, không hầu,  

 Trang xức bằng bảy báu,  

 Ðồ đẹp nên tiếng trong,  

 Cũng đều từ cây ra.  

 Cây Ba-lỵ-chất-đa,  

 Vua giữa các cây trời,  

 Tại vườn hoan hỷ kia 

 Không có đâu sánh bằng.  

 Giữ giới là cày ruộng,  

 Cây trời từ đó ra,  

 Bếp trời vị cam-lồ,  

 Uống ăn trừ đói khát.  

 Gái trời không giam ngại,  

 Không có nạn mang thai,  

 Ðược vui vẻ tự nhiên,  

 Ăn, khỏi nạn đại tiểu.  

 Giữ giới thường nhiếp tâm,  

 Ðược sanh chỗ tự do,  

 Vô sự cũng vô nạn,  

 Thường được vui thỏa chí.  

 Chư thiên được tự tại,  

 Lo khổ không còn sanh,  

 Nghĩ muốn gì liền đến.  

 Thân quang chiếu tối tăm.  

 Các thứ vui như vậy,  

 Ðều do thí và giới,  

 Nếu muốn được báo ấy,  

 Hãy nên tự gánh sức”.  

 Hỏi:  Nay nói giới Ba-la-mật sẽ đƣợc thành Phật, vì sao lại tán thán phƣớc báo 

cõi Trời? 

 Ðáp:    Phật  dạy  ba  sự  chắc  chắn  đƣợc  quả  báo  không  sai:   Bố  thí  đƣợc  đại 

phƣớc, Trì giới đƣợc sanh chỗ tốt, Tu định đƣợc giải thoát.  Nếu riêng trì giới chỉ 

đƣợc sanh chỗ tốt, nếu tu định, trí tuệ, từ bi hòa hợp thì đƣợc đạo quả ba thừa. 

Nay chỉ tán thán trì giới hiện đời đƣợc công đức, tiếng tăm, an vui, đời sau đƣợc 

quả báo, nhƣ bài kệ đã tán thán.  Ví nhƣ con nít, lấy đƣờng bọc thuốc đắng, sau 

mới  uống  đƣợc.   Nay  trƣớc  hết  tán  thán  phƣớc  đức  của  sự  trì  giới,  vậy  sau 

ngƣời  ta  mới  trì  giới  đƣợc.   Trì  giới  rồi,  lập  thệ  nguyện  lớn,  đƣợc  đi  đến  Phật 

đạo, ấy là trì giới sanh Giới Ba-la-mật. 

Lại vì hết thảy ngƣời đều ƣa đắm sự vui.  Trong sự vui của thế gian, vui trên trời 

là hơn cả.  Nếu nghe các thứ khoái lạc trên rời, liền thọ trì giới.  Sau lại nghe nói 

trên trơì vô thƣờng sanh tâm nhàm chán, nên có thể cầu giải thoát.  Lại nghe vô 

lƣợng công đức của Phật, nếu có tâm từ bi phát sanh, nƣơng giới Ba-la-mật sẽ 

đƣợc đạt đến Phật đạo.  Do lẽ đó, tuy nói phƣớc báo của giới mà không lỗi. 

 Hỏi:   Hàng cƣ sĩ tại gia, chỉ thọ năm giới ấy hay còn có pháp gì khác? 

 Ðáp:   Còn có giới thọ trì trong một ngày thọ vào trong sáu ngày trai, công đức vô 

lƣợng.  Hoặc trong mƣời hai tháng, từ một ngày đến mƣời lăm ngày thọ trì giới 

này, đƣợc phƣớc đức rất nhiều. 

 Hỏi:  Làm sao để thọ giới trong một ngày? 

 Ðáp:   Cách thọ giới một ngày, là quỳ thẳng chắp tay (trƣớc giới sƣ) nói nhƣ vầy:  

“Con tên ... nay một ngày một đêm Quy y Phật, Quy y Pháp, Quy y Tăng”.  Nói 

nhƣ vậy tiếp quy y lần thứ hai, lần thứ ba. 

“Con tên .... Quy y Phật rồi, Quy y Pháp rồi, Quy y Tăng rồi”.  Nói nhƣ vậy tiếp 

lần thứ hai, lần thứ ba Quy y rồi. 

“Con  tên  là  ...  hoặc  thân  nghiệp  bất  thiện,  khẩu  nghiệp  bất  thiện,  ý  nghiệp  bất 

thiện, vì tham dục sân nhuế, ngu si.  Hoặc đời này hoặc đời trƣớc, có các tội nhƣ 

vậy,  ngày  nay  thành  tâm  sám  hối.   Thân  đƣợc  thanh  tịnh,  miệng  đƣợc  thanh 

tịnh, thọ trì tám giới”.  Ấy là Bồ-tát, Tàu dịch là thiện túc (ngủ yên lành). 

“Như chư Phật, trọn đời không sát sanh, con tên là ... trong một ngày một đêm 

 không sát sanh, cũng như vậy”.  

“Như chư Phật, trọn đời không trộm cắp, con tên là ... trong một ngày một đêm 

 không trộm cắp, cũng như vậy”.  

“Như chư Phật, trọn đời không dâm dục, con tên là ... trong một ngày một đêm 

 không dâm dục, cũng như vậy”.  

“Như  chư  Phật,  trọn  đời  không  nói  dối,  con  tên  là  ...  trong  một  ngày  một  đêm 

 không nói dối, cũng như vậy”.  

“Như chư Phật, trọn đời không uống rượu, con tên là ... trong một ngày một đêm 

 không được uống rượu, cũng như vậy”.  

“Như chư Phật, trọn đời không ngồi giường cao lớn, con tên là ... trong một ngày 

 một đêm không ngồi giường cao lớn, cũng như vậy”.  

“Như chư Phật, trọn đời không đeo tràng hoa, không xoa hương, không mặc áo 

 ướp hương, con tên là ... trong một ngày một đêm không đeo tràng hoa, không 

 xoa hương, không mặc áo ướp hương, cũng như vậy”.  

“Như chư Phật, trọn đời không tự ca múa làm vui, không đi xem nghe, con tên là 

 ... trong một ngày một đêm không  tự ca múa làm vui, không đi xem nghe, cũng 

 như vậy”.  

 “Ðã thọ tám giới, như chư Phật, trọn đời không ăn quá ngọ, nay con tên là ... trọn 

 một ngày một đêm không ăn quá ngọ, cũng như vậy”.  

“Con  tên  là  ...  thọ  hành  tám  giới  theo  học  pháp  của  chƣ  Phật,  gọi  là  Bồ-tát. 

Nguyện  giữ  phƣớc  báo  Bồ-tát  này,  đời  đời  không  bị  đọa  vào  đƣờng  ác,  tám 

nạn.   Con  cũng  không  cầu  cái  vui  trong  thế  giới  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng, 

Phạm-thiên, Ðế-thích-thiên-vƣơng, chỉ nguyện dứt hết các phiền não, kíp đƣợc 

Tát-bà-nhã (trí tuệ) thành tựu Phật đạo”. 

 Hỏi:  Làm thế nào để thọ năm giới? 

 Ðáp:    Quỳ  thẳng  chắp  tay  (trƣớc  giới  sƣ)  nói  rằng:   “Con  tên  là...   Quy  y  Phật, 

Quy y Pháp, Quy y Tăng”.  Nói nhƣ vậy lần thứ hai, lần thứ ba. 

“Con tên là... Quy y Phật rồi, Quy y Pháp rồi, Quy y Tăng rồi”.  Nói nhƣ vậy tiếp 

lần thứ hai, lần thứ ba. 

“Con là Ƣu-bà-tắc của đức Phật Thích-ca Mâu-ni, xin chứng trí cho con tên là ... 

từ ngày nay cho đến trọn đời Quy y”. 

Giới  sƣ  nên  nói:   “Ƣu-bà-tắc,  ngƣơi  hãy  lắng  nghe:   Ðức  Nhƣ  Lai,  Ứng  cúng, 

Chánh biến tri, biết ngƣời, thấy ngƣời, vì hàng Ƣu-bà-tắc thuyết ra năm giới này, 

ngƣơi hãy trọn đời thọ trì.  Những gì là năm? 

-   Trọn đời không sát sanh là giới Ưu-bà-tắc.  Trong đây trọn đời không nên cố ý 

 sát sanh.  Việc này nếu giữ được, hãy trả lời:  Dạ, giữ được.  

 - Trọn đời không trộm cắp là giới Ưu-bà-tắc.  Trong đây trọn đời không nên trộm 

 cắp.  Việc này nếu giữ được, hãy trả lời:  Dạ, giữ được.  

 -   Trọn  đời  không  tà  dâm  là  giới  Ưu-bà-tắc.   Trong  đây  trọn  đời  không  nên  tà 

 dâm.  Việc này nếu giữ được, hãy trả lời:  Dạ, giữ được.  

 -   Trọn  đời  không  nói  dối  là  giới  Ưu-bà-tắc.   Trong  đây  trọn  đời  không  nên  nói 

 dối.   Việc  này  nếu  giữ  được,  hãy  trả  lời:   Dạ,  giữ  được. 

 -   Trọn  đời  không  uống  rượu  là  giới  Ưu-bà-tắc.   Trong  đây  trọn  đời  không  nên 

 uống rượu.  Việc này nếu giữ được, hãy trả lời:  Dạ, giữ được.  

Ấy là năm giới Ƣu-bà-tắc, trọn đời thọ trì. 

Nên cúng dƣờng Tam bảo là Phật bảo, Pháp bảo, Tỳ-kheo Tăng bảo, siêng tu 

phƣớc để cầu Phật đạo. 

 Hỏi:  Vì sao trong sáu ngày trai, thọ tám giới, tu phƣớc đức? 

 Ðáp:    Vì  các  ngày  ấy  ác  Qủy  theo  dõi  ngƣời,  muốn  cƣớp  mạng  ngƣời,  gây  tật 

bệnh, hung dữ suy bại làm cho ngƣời không yên lành. Do vậy lúc kiếp sơ, các 

thánh nhân dạy ngừơi trì trai, tu thiện, làm phƣớc để tránh sự hung, suy.  Lúc ấy 

trai pháp không phải thọ tám giới, chỉ trong một ngày không ăn là trai.  Sau này 

Phật ra đời, mới dạy rằng:  “Các ngƣời hãy một ngày, một đêm giống nhƣ chƣ 

Phật  giữ  tám  giới,  và  quá  ngọ  không  ăn.   Công  đức  ấy  đƣa  ngƣời  đến  Niết-

bàn”.  Nhƣ trong kinh Tứ-thiên-vƣơng, Phật dạy:  “Mỗi tháng sáu ngày trai, Thái 

tử sứ giả và bốn Thiên-vƣơng, tự xuống trần gian quan sát chúng sanh, nếu thấy 

ít ngƣời bố thí, trì giới, hiếu thuận cha mẹ, liền trở lên trời Ðao-lợi các với Ðế-

thích.  Ðế-thích, chƣ thiên đều không vui, nói rằng:  “Giống A-tu-la nhiều, giống 

chƣ thiên ít”.  Nếu có nhiều bố thí, trì giới, hiếu thuận cha mẹ thì Ðế-thích, chƣ 

thiên tâm đều hoan hỷ, nói rằng:  “Chƣ thiên tăng ích, chúng A-tu-la tổn giảm”, 

Bấy giờ Thích-đề-bà-na-dân thấy chƣ thiên tâm hoan hỷ nên thuyết kệ rằng: 

 “Tháng sáu ngày thần đạo,  

 Thọ trì giới thanh tịnh,  

 Người ấy tuổi thọ hết,  

 Công đức ắt như ta”.  

Phật bảo với các Tỳ-kheo:  “Thích-đề-hoàn-nhơn không nên thuyết kệ nhƣ vậy. 

Vì Thích-đề-hoàn-nhơn còn bị năm suy tƣớng và ba độc chƣa trừ, cớ sao nói dối 

là giữ giới một ngày, công đức phƣớc báo ắt nhƣ ta?” 

Nếu nói:  “Thọ trì giới ấy, chắc đƣợc nhƣ chƣ Phật” mới là lời nói thật.  Bởi nhân 

duyên đƣợc các Ðại thiên tôn hoan hỷ nên đƣợc phƣớc tăng nhiều. 

Lại nữa, trong sáu ngày trai ấy, Qủy ác hại ngƣời, não loạn tất cả.  Nếu ở chỗ 

xóm  làng,  gò  đồi,  quận  huyện,  quốc  ấp  nào  có  ngƣời  lành  trì  trai,  thọ  giới,  do 

nhân duyên ấy, ác qủy tránh xa, trú xứ an ổn.  Do vậy, nên sáu ngày trì trai, thọ 

giới đƣợc phƣớc tăng nhiều. 

 Hỏi:  Vì sao các bọn Qủy ác dùng sáu ngày ấy để não hại ngƣời? 

 Ðáp:    Trong  kinh  Thiên  Ðịa  Bổn  Khởi  nói:   “Lúc  kiếp  mới  thành,  có  con  của  Dị 

Phạm-thiên vƣơng là cha các qủy thần, tu khổ hạnh theo Phạm-chí, đủ mƣời hai 

năm trên trời, trong sáu ngày này cắt thịt, xuất huyết, lấy để trong lửa.  Do vậy 

nên các Qủy Thần trong sáu ngày này, bèn có thế lực. 

 Hỏi:  Cha các Qủy thần, tại sao trong sáu ngày  này cắt thịt, xuất huyết, lấy  để 

trong lửa? 

 Ðáp:    Trong  các  thần,  Ma-hê-thủ-la  thần  là  lớn  hơn  cả,  các  thần  đều  có  nhật 

phần. Ma-hê-thủ-la mỗi tháng có bốn nhật phần là ngày mồng 8, 2, 3, 14, 29, và 

các thần khác mỗi tháng có hai nhật phần là ngày mồng 1 và ngày 16, hoặc ngày 

mồng 2 và ngày 17, còn ngày 15 và ngày 30 là thuộc tất cả thần.  Ma-hê-thủ-la là 

chủ của các Thần, nên đƣợc nhiều ngày hơn.  Kể cả bốn ngày kia là trai, còn hai 

ngày thuộc tất cả Thần cũng kể là trai.  Do vậy nên trong sáu ngày này các Qủy 

Thần có thế lực. 

Lại nữa, cha các Qủy thần, trong sáu ngày này cắt thịt, xuất huyết, lấy để trong 

lửa  quá  mƣời  hai  năm,  Thiên  vƣơng  đi  xuống  nói  với  con  rằng:   “Ngƣơi  cầu 

nguyện gì?”  Ðáp:  “Cầu có con”.  Thiên vƣơng nói:  “Phép cúng dƣờng của tiên 

nhân là đốt hƣơng, quả ngọt và các vật thanh tịnh.  Sao ngƣơi lấy huyết thịt để 

trong lửa, làm nhƣ pháp tội ác?  Ngƣơi phá thiện pháp, ƣa làm việc ác, chỉ khiến 

ngƣơi sanh con ác, ăn thịt, uống máu”.  Ngay trong khi đang nói lời ấy, trong lửa 

có  tám  đại  Qủy  xuất  hiện,  thân  đen  nhƣ  mực,  tóc  vàng,  mắt  đỏ,  có  ánh  sáng 

lớn.  Tất cả các Qủy thần đều từ tám Qủy thần này sinh ra.  Do vậy nên trong 

sáu ngày này cắt thịt, xuất huyết, lấy để trong lửa, mà có đƣợc thế lực.  Còn nhƣ 

trong Phật pháp, ngày không có tốt xấu, chỉ tùy theo nhân duyên các ngày hung 

dữ của thế gian mà dạy trì trai thọ giới thôi. 

 Hỏi:  Năm giới và giới một ngày, giới nào hơn? 

 Ðáp:   Có nhân duyên nên hai giới bằng nhau.  Nhƣng năm giới thì giữ trọn đời, 

còn tám giới chỉ giữ trong một ngày.  Năm giới thƣờng giữ, thời gian nhiều mà 

giới lại ít.  Còn giới một ngày thì thời gian ít mà giới lại nhiều. 

Lại nữa, nếu không có đại tâm tuy trọn đời giữ giới, không bằng chỉ có đại tâm 

giữ giới một ngày.  Ví nhƣ kẻ mềm yếu làm tƣớng, tuy cầm quân trọn đời, mà trí 

dũng không đủ, cuối cùng không có công danh.  Nếu nhƣ kẻ anh hùng hăng hái, 

lập tức bình định họa loạn, công trạng một ngày mà trùm cả thiên hạ.  Hai thứ 

giới này là pháp của Ƣu-bà-tắc tại gia.  Hạng tại gia trì giới có bốn bậc:  Có hạ, 

trung, thƣợng, có thƣợng thƣợng. 

Hạ nhân trì giới chỉ vì cái vui đời này, hoặc vì sợ hãi, vì vinh dự, tiếng tăm, hoặc 

vì phép nhà, chiều theo ý ngƣời, hoặc tránh khổ dịch, cầu khỏi ách nạn.  Các thứ 

nhƣ vậy gọi là hạ nhân trì giới. 

Trung nhân trì giới, là hạng ngƣời giàu sang, vui chơi thích ý, mà hoặc vì mong 

phƣớc lạc đời sau, khắc kỷ tự gắng, ngày chịu khổ ít mà đƣợc lợi rất nhiều.  Suy 

nghĩ  nhƣ  vậy,  nên  kiên  cố  trì  giới.   VÍ  nhƣ  ngƣời  buôn  bán,  đi  ra  xa  vào  sâu, 

đƣợc  lợi  chắc  chắn  nhiều.   Phƣớc  của  sự  trì  giới,  làm  cho  ngƣời  ta  hƣởng 

phƣớc lạc đời sau cũng nhƣ vậy. 

Thƣợng  nhân  trì  giới  là  vì  cầu  Niết-bàn.   Biết  các  pháp  thảy  đều  vô  thƣờng, 

muốn cầu lìa khổ, thƣờng vui vô vi. 

Lại  nữa,  ngƣời  trì  giới  tâm  không  hối  hận,  tâm  không  hối  hận  nên  đƣợc  vui 

mừng,  đƣợc  vui  mừng  nên  đƣợc  nhất  tâm,  đƣợc  nhất  tâm  nên  đƣợc  thật  trí, 

đƣợc thật trí nên đƣợc có tâm nhàm chán, đƣợc có tâm nhàm chán nên đƣợc ly 

dục,  đƣợc  ly  dục  nên  đƣợc  giải  thoát,  đƣợc  giải  thoát  nên  đƣợc  Niết-bàn.   Trì 

giới nhƣ vậy là căn bản của các thiện pháp. 

Lại nữa, trì giới là cửa ngõ sơ khởi của tám chánh đạo, cửa ngõ sơ khởi để vào 

đạo, chắc chắn đi đến Niết-bàn. 







CHƢƠNG 23 

GIẢI THÍCH: TÁN THÁN NGHĨA THI-LA BA-LA-MẬT  

 Hỏi:  Nhƣ trong Tám chánh đạo, Chánh ngữ, Chánh nghiệp ở giữa, Chánh kiến, 

Chánh hạnh ở đầu.  Nay vì sao nói trì giới là cửa ngõ sơ khởi của Tám chánh 

đạo? 

 Ðáp:   Lấy số để nói, cái lớn là đầu,  Chánh kiến rất lớn cho nên ở đầu. 

Lại nữa, vì sự hành đạo lấy chánh kiến làm trƣớc tiên; còn các pháp theo thứ tự, 

nên giới ở trƣớc.  Ví nhƣ làm nhà, nóc mái xà nhà tuy lớn, mà do đất trƣớc tiên. 

Thƣợng  nhân  trì  giới  là  vì  thƣơng  xót  chúng  sanh,  vì  Phật  đạo,  vì  biết  rõ  các 

pháp, cầu thật tƣớng, không vì sợ ác đạo, không cầu vui.  Các thứ nhƣ vậy, là 

thƣợng nhân trì giới, ấy là bốn.  Gọi chung là giới Ƣu-bà-tắc. 

 Giới xuất gia  cũng có bốn hạng:  1-  Giới Sa-di, Sa-di-ni, 2-  Giới Thức-xoa-ma-

na, 3- Giới Tỳ-kheo-ni, 4-  Giới Tỳ-kheo-Tăng. 

 Hỏi:  Nếu giới tại gia đƣợc sanh lên cõi Trời, đƣợc Bồ-tát đạo, cũng đƣợc Niết-

bàn, thì còn cần gì đến giới xuất gia? 

 Ðáp:    Tuy  cùng  đắc  độ,  nhƣng  có  khó  dễ  khác  nhau.   Tại  gia  bị  các  nghiệp  vụ 

sanh  kế,  nếu  muốn  chuyên  tâm  vào  Ðạo  pháp,  thời  gia  nghiệp  bị  bỏ  phế,  nếu 

muốn chuyên lo gia nghiệp thời đạo nghiệp phải bỏ phế.  Không lấy không bỏ, 

mới là cách đáng nên làm, ấy gọi là khó.  Nếu xuất gia lìa tục, dứt các rối loạn, 

một bề chuyên tâm hành đạo là dễ. 

Lại nữa, tại gia ồn ào, nhiều chuyện nhiều việc, là gốc của kiết sử, chỗ chứa các 

điều  ác,  thế  nên  rất  khó.   Nếu  xuất  gia,  ví  nhƣ  có  ngƣời  ra  ở  chỗ  đồng  trống 

không ngƣời mà chuyên nhất tâm, không nghĩ không lo, các tƣởng bên trong đã 

trừ, thì các việc bên ngoài cũng mất, nhƣ kệ nói: 

 “Ngồi tịnh giữa cây rừng,  

 Yên lặng dứt các ác,  

 Ðiềm đạm được nhất tâm,  

 Vui ấy hơn vui trời.  

 Người cầu lợi giàu sang,  

 Áo đẹp nệm giường tốt,  

 Vui ấy chẳng an ổn,  

 Vì cầu không nhàm đủ.  

 Ca-sa đi khất thực,  

 Ðộng chỉ tâm thường nhất,  

 Tự lấy mắt trí tuệ,  

 Quán biết các pháp thật.  

 Trong các thứ pháp môn.  

 Ðều bình đẳng quán vào,  

 Tâm sáng tuệ vắng lặng,  

 Ba cõi không bì kịp”.  

Do vậy nên biết xuất gia tu giới hành đạo là dễ. 

Lại nữa, xuất gia tu giới, đƣợc vô lƣợng thiện luật nghi, tất cả đƣợc đầy đủ; vì 

vậy nên hàng áo trắng nên xuất gia thọ giới. 

Lại  nữa,  trong  Phật  pháp,  xuất  gia  pháp  là  khó  tu  nhất.   Nhƣ  Phạm-chí  Diêm-

phù-khƣ-đề  hỏi  Xá-lợi-phất:   “Trong  Phật  pháp  việc  gì  khó  nhất?”   Xá-lợi-phất 

đáp:   “Xuất  gia  là  khó”.   Lại  hỏi:   “Xuất  gia  khó  gì?”    Ðáp:   “Xuất  gia  vui  thích 

pháp là khó.  Ðã đƣợc vui thích pháp, còn có gì khó?  Tu các thiện pháp khó, vì 

vậy nên cần xuất gia”. 

Lại  nữa,  nếu  ngƣời  khi  xuất  gia  thì  Ma  vƣơng  kinh  hãi  nghi  rằng:   “Ngƣời  này 

các kiết sử  sắp mỏng, chắc chứng đƣợc Niết-bàn, đứng vào số Tăng bảo”. 

Lại nữa, trong Phật pháp, ngƣời xuất gia tuy hủy phá hình dung, đọa vào chỗ tội, 

mà  khi  hết  tội  đƣợc  giải  thoát.   Nhƣ  trong  kinh  Uất-bát-la-hoa  Tỳ-kheo-ni  Bổn 

Sanh nói:  “Lúc Phật tại thế, Tỳ-kheo-ni  này chứng đƣợc  A-la-hán, đủ sáu thần 

thông, đi vào nhà quý nhân, thƣờng khen ngợi pháp xuất gia, nói với các phụ nữ 

quý nhân  rằng:  “Chị em  nên  xuất gia!”   Các phụ nữ  quý  nhân nói:  “Chúng tôi 

thiếu niên tráng kiện, dung sắc đầy đặn tốt đẹp, giữ giới rất khó, hoặc sẽ phải 

phá giới”.  Tỳ-kheo-ni nói:  “Chỉ cần xuất gia, phá giới thì phá”.  Hỏi:  “Phá giới thì 

sẽ bị đọa vào địa ngục, làm sao mà phá đƣợc?”  Ðáp:  “Ðọa địa ngục thì đọa”. 

Các  phụ  nữ  quý  nhân  đều  cƣời  nói  rằng:   “Ở  địa  ngục  chịu  tội,  làm  sao  đọa 

đƣợc?”  Tỳ-kheo-ni nói:  “Tôi tự nhớ thân kiếp trƣớc là con gái làm trò, kể lại sự 

tích cũ, có khi mặc áo Tỳ-kheo-ni để làm trò cƣới.  Do nhân duyên ấy, mà thời 

đức Phật Ca-diếp tôi là Tỳ-kheo-ni, tự ỷ giòng họ cao quý, đoan chánh, tâm sanh 

kiêu ngạo mà phá cấm giới.  Vì tội phá giới phải đọa địa ngục chịu đủ các tội. 

Chịu tội xong, may gặp đức Phật Thích-ca Mâu-ni mà xuất gia, đƣợc chứng đạo 

quả A-la-hán,  đủ sáu thần thông.  Vì  vậy nên biết  xuất gia thọ giới, tuy lại phá 

giới, mà do giới nhân duyên nên đƣợc chứng đạo quả A-la-hán.  Nếu chỉ làm ác, 

mà không có giới nhân duyên thì chẳng đắc đạo.   Tôi thửơ trƣớc đời đời đọa 

địa  ngục,  từ  địa  ngục  ra  làm  ngƣời  ác,  ngƣời  ác  chết  lại  trở  vào  địa  ngục  mà 

chẳng đƣợc gì.  Nay lấy việc này làm chứng mà biết rằng xuất gia thọ giới, tuy 

lại phá giới; song nhờ giới nhân duyên mà có thể đắc đạo quả. 

Lại nữa, nhƣ khi Phật ở tại Kỳ Hoàn, có một Bà-la-môn say đi đến chỗ Phật, xin 

làm Tỳ-kheo.  Phật sai A-nan cạo đầu, cho mặc áo Pháp.  Khi tỉnh dậy, thấy thân 

mình  sao  nay  bỗng  thành  Tỳ-kheo,  liền  bỏ  chạy.   Các  Tỳ-kheo  hỏi  Phật:   “Sao 

cho ngƣời Bà-la-môn say ấy làm Tỳ-kheo?”  Phật dạy:  “Bà-la-môn ấy, trong vô 

lƣợng kiếp, lúc đầu không hề có tâm xuất gia, nay nhân say rƣợu nên mới tạm 

thời phát tâm chút ít.  Nhờ nhân duyên ấy, sau sẽ xuất gia đắc đạo”.  Do các thứ 

nhân  duyên  nhƣ  vậy,  cái  lợi  của  sự  xuất  gia  có  công  đức  vô  lƣợng.   Thế  nên 

hàng cƣ sĩ tuy có thọ năm giới mà không bằng xuất gia. 

Luật nghi xuất gia có bốn hạng là Sa-di, Sa-di-ni, Thức-xoa-ma-na, Tỳ-kheo-ni và 

Tỳ-kheo. 

Làm thế nào Sa-di, Sa-di-ni đƣợc xuất gia thọ giới pháp?  Hàng cƣ sĩ muốn cầu 

xuất gia, thì nên cầu hai sƣ:  1-  Hòa thƣợng, 2-  A-xà-lê.  Hòa thƣợng nhƣ cha, 

A-xà-lê nhƣ mẹ.  Vì bỏ cha mẹ sanh ra nên cầu cha mẹ xuất gia.  Mặc y cà sa, 

cạo  bỏ  râu  tóc,  hai  tay  cầm  hai  chân  Hòa  thƣợng  .   Vì  sao  cầm  chân?   Theo 

phép ở xứ Thiên Trúc cho việc cầm chân là sự cung kính cúng dƣờng cao nhất. 

Vị A-xà-lê nên dạy  mƣời giới, đúng nhƣ cách thọ giới.  Sa-di-ni cũng nhƣ  vậy, 

chỉ lấy Tỳ-kheo-ni làm Hòa thƣợng.  Thức-xoa-ma-na thọ trì sáu pháp trong hai 

năm. 

 Hỏi:  Sa-di thọ mƣời giới, bèn thọ Cụ túc giới, còn trong pháp Tỳ-kheo–ni, sao lại 

phải có Thức-xoa-ma-na, sau mới đƣợc thọ Cụ túc giới? 

 Ðáp:   Lúc Phật còn tại thế, có ngƣời vợ một ông trƣởng giả, không biết mình đã 

mang  thai,  xuất  gia  thọ  Cụ  túc  giới.   Sau  đó  thân  càng  hiện  to  lớn,  các  ông 

trƣởng giả cơ hiềm các Tỳ-kheo.  Nhân đó Phật chế hai năm học giới, thọ trì sáu 

pháp, vậy sau mới cho thọ Cụ túc giới. 

 Hỏi:  Nếu vì cơ hiềm, Thức-xoa-ma-na há lại không gây cơ hiềm? 

 Ðáp:    Thức-xoa-ma-na    chƣa  thọ  Cụ  túc,  ví  nhƣ  trẻ  con,  cũng  nhƣ  ngƣời  giúp 

việc, tuy có tội uế, ngƣời ta không cơ hiềm. 

Thức-xoa-ma-na  ấy  có  hai  hạng:   Một  là  đồng  nữ  18  tuổi  thọ  sáu  pháp,  hai  là 

mƣời tuổi gả chồng đƣợc thọ sáu pháp.  Nếu thọ giới Cụ túc thì phải ở giữa hai 

bộ Tăng sắm đủ năm y và bình bát.  Tỳ-kheo-ni làm Hòa thƣợng và giáo sƣ.  Tỳ-

kheo làm giới sƣ.   Ngoài ra, đúng nhƣ phép thọ giới.  Nói lƣợc thì có 500 giới, 

nói rộng thì có 8 vạn giới.  Khi kiết-ma lần thứ ba xong, là đƣợc vô lƣợng luật 

nghi, thành tựu Tỳ-kheo-ni. 

Tỳ-kheo  thời  có  3  y  và  bình  bát,  3  sƣ,  10  Tăng,  đúng  nhƣ  pháp  thọ  giới.   Nói 

lƣợc  có  250  giới,  nói  rộng  thời  có  8  vạn  giới.   Khi  kiết-ma  lần  thứ  ba  xong,  là 

đƣợc vô lƣợng luật nghi (thành Tỳ-kheo), gọi chung là giới, ấy là Thi-la. 

 (Hết cuốn 13 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 14 

GIẢI THÍCH: THI-LA BA-LA-MẬT   

 Hỏi:  Ðã biết tƣớng của Thi-la.  Thế nào là Thi-la Ba-la-mật? 

 Ðáp:   Có ngƣời nói:  Bồ-tát trì giới, thà tự mất thân, không  hủy phá giới nhỏ, ấy 

là Thi-la Ba-la-mật”.  Nhƣ trên, ở trong kinh Tô-đà-tô Ma-vƣơng nói:  “Không tiếc 

thân  mạng  để  toàn  cấm  giới’.   Nhƣ  tiền  thân  Bồ-tát,  từng  làm  Rồng  độc  sức 

mạnh.  Nếu chúng sanh nào ở trƣớc mặt mà thân lực yếu, thì lấy mắt nhìn liền bị 

chết, còn thân lực mạnh thì phun hơi đến liền bị chết”.  Rồng độc ấy thọ giới một 

ngày,  xuất gia cầu yên lặng, đi vào giữa rừng cây tƣ duy, lâu quá, mệt mỏi mà 

ngủ.  Theo pháp của Rồng thì khi ngủ hình trạng nhƣ Rắn, thân có văn vẻ, sắc 

màu bảy báu. 

Ngƣời thợ săn trông thấy kinh dị vui mừng, tự nói rằng:  “Lấy thứ da hiếm có khó 

đƣợc này đem dâng Quốc vƣơng để phục sức, chẳng nên ƣ?”  Nghĩ vậy liền lấy 

gậy đè đầu, lấy dao lóc da. 

Rồng  tự  suy  nghĩ:   “Sức  ta  làm  gì  không  đƣợc,  lật  nhào  cả  nƣớc  này  nhƣ   lật 

bàn  tay.   Ngƣời  này  bé  nhỏ,  sao  dám  làm  khốn  ta?”   Nhƣng  ta  nay  vì  trì  giới, 

không kể thân này, nên theo lời Phật”. 

Thế nên tự nhẫn, mắt không nhìn, ngậm hơi không thở, thƣơng xót ngƣời ấy.  Vì 

trì giới màmột lòng chịu cắt xẻ, không sanh tâm hối hận.  Ðã bị mất da, thịt đỏ 

nằm trên đất, gặp lúc trời rất nóng, quay lăn ra đất, muốn đi đến chỗ nƣớc lớn, 

lại thấy các tiểu trùng rúc ăn thân mình, mà vì trì giới nên không dám động.  Tự 

suy  nghĩ:   “Nay  thân  này  của  ta,  có  thể  thí  cho  các  loài  trùng,  là  vì  Phật  đạo. 

Ngày nay lấy thịt thí để làm sung túc cho thân nó, ngày sau thành Phật sẽ lấy 

pháp thí để làm lợi ích cho tâm nó”.  Thề nguyện nhƣ vậy xong, thân khô mạng 

chết , liền sanh lên cõi trời Ðao-lợi thứ hai. 

Rồng độc bấy giờ chính nay là Thích-ca Văn Phật.  Ngƣời thợ săn chính nay là 

Ðề-bà-đạt-đa và Lục sƣ vậy.  Các tiểu trùng chính là tám vạn chƣ Thiên đắc đạo 

khi đức Phật Thích-ca Văn sơ Chuyển pháp luân.  Bồ-tát hộ giới, không tiếc thân 

mạng, quyết định không hối tiếc.  Việc ấy nhƣ vậy, ấy gọi là Thi-la Ba-la-mật. 

Lại nữa, Bồ-tát trì giới vì Phật đạo, phát thệ nguyện lớn, quyết độ chúng sanh, 

không cầu cái vui đời này đời sau, không vì tiếng tăm danh lợi,  cũng không vì 

sớm cầu Niết-bàn riêng cho mình, chỉ vì chúng sanh chìm đắm trong trƣờng lƣu, 

bị ân ái dối gạt ngu hoặc làm mê lầm, ta sẽ độ đƣợc cho đến bến bờ kia.  Một 

lòng trì giới nên đƣợc          sanh ở chỗ lành, sanh chỗ lành nên đƣợc gặp thiện 

nhân, gặp thiện nhân nên sanh thiện trí, sanh thiện trí nên đƣợc hành sáu Ba-la-

mật, hành sáu Ba-la-mật nên đƣợc Phật đạo.  Trì giới nhƣ vậy nên gọi là Thi-la 

Ba-la-mật. 

Lại nữa, Bồ-tát trì giới, vì tâm ƣa điều thiện thanh tịnh, không phải vì sợ ác đạo, 

cũng không phải vì sanh lên cõi trời mà chỉ cầu thiện thanh tịnh, lấy giới huân tập 

tâm, làm cho tâm ƣa thiện, ấy là Thi-la Ba-la-mật. 

Lại nữa, Bồ-tát do tâm đại bi mà trì giới,  đƣợc đến Phật đạo, ấy gọi là Thi-la Ba-

la-mật. 

Lại nữa, Bồ-tát trì giới có thể phát sanh sáu Ba-la-mật, ấy gọi là Thi-la Ba-la-mật. 

-   Thế nào là trì giới có thể sanh giới?  Nhân năm giới mà đƣợc Sa-di giới, nhân 

Sa-di  giới  mà  đƣợc  Luật  nghi  giới.   Nhân  Luật  nghi  giới  mà  đƣợc  Thiền  định 

giới.  Nhân Thiền định giới mà đƣợc Vô lậu giới,  ấy gọi là sanh giới.  

 - Thế nào là trì giới có thể sanh bố thí?  Bố thí có ba:  1-  Tài thí, 2-  Pháp thí, 3-  

Vô úy thí.  Trì giới thì tự kiểm thúc không xâm phạm tài vật của hết thảy chúng 

sanh, ấy là tài thí.  Chúng sanh gặp đƣợc, kính mộ việc làm đó, nên lại thuyết 

pháp cho họ, khiến đƣợc khai ngộ.  Lại tự suy nghĩ:  “Ta sẽ kiên trì tịnh giới, để 

làm ruộng phƣớc cho hết thảy chúng sanh cúng dƣờng để chúng sanh đƣợc vô 

lƣợng phƣớc.  Các thứ nhƣ vậy, gọi là pháp thí.  Tất cả chúng sanh đều sợ chết, 

trì giới không làm hại, ấy là vô úy thí. 

Lại nữa, Bồ-tát tự suy nghĩ:  “Ta sẽ trì  giới, do quả  báo của trì giới, mà  vì các 

chúng  sanh  làm  Chuyển  luân  Thánh  vƣơng,  hoặc  làm  vua  cõi  Diêm-phù-đề, 

hoặc làm vua trời, khiến cho chúng sanh đƣợc đầy đủ tài vật, không bị thiếu hụt, 

vậy sau mới ngồi dƣới gốc cây Bồ-đề, hàng phục Ma vƣơng, phá các Ma quân, 

thành Vô thƣợng đạo, vì các chúng sanh thyết thanh tịnh pháp, khiến vô lƣợng 

chúng sanh vƣợt qua biển lão, bệnh, tử”.  Ấy là nhân duyên trì giới sanh Ðàn Ba-

 la-mật.  

 - Thế nào là trì giới sanh nhẫn nhục?  Ngƣời trì giới tâm tự nghĩ rằng:  “Ta nay trì 

giới vì tự tâm, nếu trì giới mà không nhẫn nhục, sẽ đọa địa ngục.  Tuy không phá 

giới, song vì không nhẫn nên không khỏi sa ác đạo.  Sao đƣợc buông lòng giận 

mà không tự chế tâm?  Chỉ do vì tâm mà đọa vào trong ba ác đạo. Thế nên, phải 

tự khéo cố gắng, siêng tu nhẫn nhục. 

Lại nữa, hành giả muốn cho giới đƣợc kiên cƣờng, hãy tu nhẫn nhục, vì sao? Vì 

tu nhẫn là sức lớn, làm bền chắc giới, khiến không lay động.  Lại tự suy nghĩ:  

“Ta nay xuất gia thân hình khác tục, đâu thể buông thả nhƣ tâm thói ngƣời đời. 

Nên  tự  cố  gắng,  lấy  nhẫn  điều  phục  tâm.   Do  thân  miệng  nhẫn,  mà  tâm  cũng 

dƣợc nhẫn, nếu tâm không nhẫn, thân miệng cũng vậy”.  Cho nên hành giả nên 

làm cho thân, miệng, tâm đều nhẫn, dứt hết sự giận dữ. 

Lại nữa, giới ấy lƣợc nói thời có tám vạn, nói rộng thời vô lƣợng, ta phải làm sao 

giữ đủ vô lƣợng giới pháp?  Chỉ phải nhẫn nhục, thì mới tự đầy đủ các giới.  Ví 

nhƣ có ngƣời đắc tội với vua, vua chở ngƣời tội trên xe đao, bốn phía đặt mũi 

nhọn, không chỗ xen hở, rong chạy vội vã, đi không chọn đƣờng, nếu khéo giữ 

mình thì không bị dao đâm, thế là giết mà không chết, ngƣời trì giới cũng nhƣ 

vậy.  Giới là đao bén, nhẫn là giữ mình, nếu tâm nhẫn không vững thì đao giới 

đâm ngƣời.  Lại ví nhƣ ngƣời già đi đêm, không gậy là bị té ngã.  Nhẫn là gậy 

của  giới,  giúp  đỡ  ngƣời  đi  đến  đạo,  nhân  duyên  phƣớc  lạc,  không  lay  động 

đƣợc.  Các thứ như vậy, gọi là trì giới sanh Sằn-đề Ba-la-mật.  

 - Thế nào là trì giới sanh tinh tấn?  Ngƣời trì giới, trừ bỏ phóng dật, tự sức siêng 

tu tập quán vô thƣợng, bỏ vui thế gian, vào trong thiện đạo, chí cầu Niết-bàn để 

độ hết thảy, tâm lớn không biếng nhác, lấy việc cầu đạo làm gốc, ấy là trì giới 

sanh tinh tấn. 

Lại  nữa,  ngƣời  trì  giới  chán  mệt  sự  khổ  ở  đời  và  cái  họa  già,  bệnh,  chết,  tâm 

sanh tinh tấn, tự cầu thoát khổ, cũng để độ ngƣời.  Ví nhƣ chồn hoang ở giữa 

rừng cây, nƣơng theo Sƣ tử và Hổ báo, kiếm thịt bỏ thừa để tự nuôi sống.  Gặp 

lúc  thiếu  đói,  nửa  đêm  trèo  thành,  lẻn  vào  nhà  ngƣời,  kiếm  thịt  không  có,  ngủ 

nghỉ chỗ kín, không biết đêm đã hết, hoảng sợ không biết tính sao, chạy thời sợ 

không khỏi, ở lại thì sợ chết, bèn tự định tâm, giả chết nằm trên đất.  Mọi ngƣời 

trông thấy, có một ngƣời nói:  “Ta cần tai chồn”, liền cắt lấy tai.  Chồn tự nghĩ:  

“Cắt tai tuy đau, nhƣng thân còn sống đƣợc”.  Lại một ngƣời nói:  “Ta cần đuôi 

chồn”, liền cắt lấy đuôi.  Chồn lại suy nghĩ:  “Cắt đuôi tuy đau, nhƣng còn là việc 

nhỏ”.  Lại một ngƣời nói:  “Ta cần răng chồn”.  Chồn trong tâm suy nghĩ:  “Ngƣời 

cần  lấy  càng  lúc  càng  nhiều,  hoặc  giả  lấy  đầu  ta  thì  không  còn  đƣờng  sống”. 

Liền từ đất đứng dậy, tung hết trí lực, cố nhảy qua cửa, theo đƣờng tắc mà tự 

cứu  đƣợc.   Tâm  của  hành  giả  cầu  thoát  khổ  nạn  cũng  nhƣ  thế.   Hoặc  khi  già 

đến, còn tự cho thong thả, không chịu ân cần quyết đoán tinh tấn.  Khi bệnh đến 

cũng nhƣ vậy, còn cho có khi lành, chƣa chịu quyết đoán.  Khi chết sắp đến, tự 

biết không còn mong gì nữa, nên tự cố gắng, quả cảm ân cần, tu hành rất tinh 

tấn, từ trong chỗ chết  đƣợc đến Niết-bàn. 

Lại nữa, phép trì giới giống nhƣ ngƣời bắn tên, trƣớc phải đƣợc chỗ đất bằng, 

đƣợc đất bằng rồi sau tâm mới an, tâm an rồi sau kéo cung mới năng, kéo cung 

năng  rồi  sau  mũi  tên  mới  cắm  sâu.   Giới  là  đất  bằng,  định  ý  là  cây  cung,  kéo 

năng cung là tinh tấn, mũi tên là trí tuệ. Giặc là vô minh.  Nếu nông gắng sức tinh 

tấn đƣợc nhƣ vậy, chắc đạt đến đại đạo để độ chúng sanh. 

Lại nữa, ngƣời trì giới thƣờng lấy sức tinh tấn, tự kiềm chế năm căn, không thọ 

năm dục.  Nếu tâm đã chạy đi thì khiến nhiếp trở lại.  Thế là giới hay thủ hộ các 

căn.   Thủ hộ các căn thời phát sanh thiền định, sanh thiền định thời sanh trí tuệ, 

sanh trí tuệ thời đƣợc đến Phật đạo,  ấy là trì giới sanh Tỳ-lê-gia Ba-la-mật.  

 - Thế nào là trì giới sanh Thiền định?  Ngƣời ta có ba nghiệp làm các điều thiện. 

Nếu thân khẩu nghiệp thiện, thì ý nghiệp tự nhiên vào thiện.  Ví nhƣ cây cỏ cùng 

sanh  giữa bụi gai, không  chống đỡ mà tự lên thẳng.  Sức trì giới  hay làm gầy 

yếu các kiết sử. 

Thế nào là làm cho gầy yếu?  Nếu không giữ giới, gặp việc sân nhuế đến, tâm 

sát liền sanh; nếu việc dâm dục đến, tâm dâm liền thành.  Nếu trì giới tuy có gặp 

chút sân, không sanh tâm sát, tuy có niệm dâm, dâm sự không thành.   Ấy là trì 

giới làm cho các kiết sử gầy yếu.  Các kiết sử gầy yếu thì Thiền định dễ đƣợc. 

Ví  nhƣ  già  bệnh  mất  sức,  sự  chết  dễ  đến.    Kiết  sử  gầy  yếu  thì  Thiền  định  dễ 

đƣợc. 

Lại nữa, lòng ngƣời chƣa dứt, thƣờng cầu cho thật vui.  Hành giả trì giới, vứt bỏ 

phúc lạc ở đời, tâm không phóng dật, cho nên dễ đƣợc Thiền định. 

Lại nữa,  ngƣời trì  giới  đƣợc sanh trong  cõi ngƣời,  tiếp  đến  sanh trong cõi trời 

Lục  dục,  tiếp  đến  sanh  lên  Sắc  giới,  phá  Sắc  tƣớng  sanh  Vô  sắc  giới,  trì  giới 

thanh tịnh, dứt các kiết sử, chứng đƣợc đạo quả A-la-hán.  Có tâm đại trì giới, 

thƣờng nghĩ đến chúng sanh, ấy là Bồ-tát. 

Lại nữa, giới để kiểm thúc thô hoặc, thiền định để kiểm thúc tế hoặc. 

Lại nữa, giới thu nhiếp thân khẩu, thiền định đình chỉ đoạn tâm.  Nhƣ ngƣời lên 

lầu, không có thang không lên dƣợc.  Không đƣợc thang giới, thiền cũng không 

đứng vững. 

Lại nữa, ngƣời phá giới, gió kiết sử thổi mạnh, làm tán loạn tâm.  Tâm kia đã tán 

loạn thời không thể thiền định.  Ngƣời trì giới, gió phiền não thổi nhẹ, tâm không 

tán loạn nhiều nên thiền định dễ đƣợc.  Do các nhân duyên  như vậy, ấy gọi là trì 

 giới sanh thiền Ba-la-mật.  

 - Thế nào là trì giới sanh trí tuệ?  Ngƣời trì giới, quán sát giới tƣớng ấy từ đâu 

mà có.  Biết từ các tội mà sinh.  Nếu không có các tội thời cũng không có giới. 

Giới tƣớng nhƣ vậy là từ nhân duyên mà có. 

Vì sao tâm sanh đắm trƣớc?  Ví nhƣ Hoa sen sanh từ bùn nhơ, sắc tuy tƣơi đẹp 

mà chỗ sanh ra thì bất tịnh, lấy đó để ngộ tâm, không sanh đắm trƣớc,  ấy là trì 

 giới sanh Bát nhã Ba-la-mật.  

Lại nữa, ngƣời trì giới, tâm tự suy nghĩ:  “Nếu ta cho việc trì giới là quý nên đáng 

chấp thủ, việc phá giới là giặc nên đáng xả bỏ”. 

Nếu  còn  có  tâm  ấy  thì  không  phải  Bát-nhã.   Lấy  trí  so  lƣờng,  tâm  không  chấp 

trƣớc giới, không thủ không xả, ấy là trì giới sanh Bát nhã Ba-la-mật. 

Lại nữa, ngƣời không trì giới, tuy có lợi trí, mà vì kinh doanh việc đời, cầu mong 

các thứ sự nghiệp sanh sống, thì tuệ căn dần dần ám độn.  Ví nhƣ dao bén đem 

cắt bùn đất, liền thành đồ lụt (đùi).  Nếu xuất gia trì giới, không kinh doanh sự 

nghiệp ở đời, thƣờng quán các pháp thật tƣớng vô tƣớng, thì tuy trƣớc là độn 

căn mà dần dần thành lợi căn.  Do các nhân duyên nhƣ vậy gọi là trì giới sanh 

Bát nhã Ba-la-mật. 

Nhƣ vậy v.v... gọi là Thi-la Ba-la-mật sanh sáu Ba-la-mật. 

Lại nữa, Bồ-tát trì giới chẳng vì sợ hãi, cũng chẳng phải ngu si; chẳng phải nghi, 

chẳng phải vì giới đạo cũng chẳng vì cầu Niết-bàn riêng cho mình, mà chỉ vì hết 

thảy chúng sanh, vì đƣợc Phật đạo, vì đƣợc tất cả Phật pháp.  Các tƣớng nhƣ 

vậy, gọi là Thi-la Ba-la-mật. 

Lại nữa, nếu Bồ-tát đối với tội không tội chẳng thể có đƣợc, bấy giờ gọi là Thi-la 

Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Nếu ngƣời bỏ ác làm lành, ấy là trì giới, sao lại nói tội không tội đều chẳng 

thể có đƣợc? 

 Ðáp:   Không phải vì tà kiến thô tâm mà nói chẳng thể có đƣợc, mà chính vì thâm 

nhập pháp tƣớng, thực hành Không tam muội, tuệ nhãn quán thấy tội chẳng thể 

có đƣợc, vì tội vốn không, nên không tội cũng chẳng thể có đƣợc. 

Lại nữa, chúng sanh là chẳng thể có đƣợc nên tội sát cũng chẳng thể có đƣợc. 

Vì tội chẳng thể có đƣợc nên giới cũng chẳng thể có đƣợc, vì sao?  Vì có tội sát 

thời mới có giới sát, nếu không có tội sát thời cũng không có giới sát. 

 Hỏi:  Nay chúng sanh hiện có, sao lại nói chúng sanh chẳng thể có đƣợc? 

 Ðáp:   Ðều  con  mắt  thịt  thấy  là  chẳng  phải  thấy.   Nếu  tuệ  nhãn  quán  thấy  thời 

chẳng  có  chúng  sanh.   Nhƣ  trong  phần  nói  về  bố  thí  ở  trên  đã  nói  không  có 

ngƣời thí, không có ngƣời thọ, không có tài vật.  Ðây cũng nhƣ vậy. 

Lại nữa, nếu có chúng sanh, thời chính là năm uẩn chăng hay lìa ngoài năm uẩn 

chăng?   Nếu  chính  là  năm  uẩn,  thì  năm  uẩn  có  năm,  còn  chúng  sanh  là  một. 

Nhƣ  vậy năm uẩn chẳng thể làm một,  một chẳng thể làm  năm.  Ví nhƣ ở chợ 

trao đổi vật trị giá năm con, mà dùng một con đổi lấy là không thể đƣợc, vì sao? 

Vì một không thể làm năm đƣợc.  Do vậy nên biết năm uẩn không thể làm một 

chúng sanh đƣợc. 

Lại nữa, tƣớng của năm uẩn sanh diệt vô thƣờng, còn chúng sanh thì đời trƣớc 

đến đời sao thọ tội thọ phƣớc ở trong ba cõi.  Nếu năm uẩn là chúng sanh, thì 

cũng nhƣ cây cỏ, tự sanh tự diệt, nhƣ vậy thời không có tội buộc cũng không có 

giải thoát.  Do  vậy nên biết chẳng phải năm uẩn là chúng sanh.  Nếu lìa ngoài 

năm uẩn có chúng sanh thời nhƣ đoạn trƣớc đã phá thuyết cho rằng thần hồn 

biến khắp. 

Lại nữa, lìa ngoài năm uẩn thời tâm chấp ngã không sanh.  Nếu lìa ngoài năm 

uẩn   có  chúng  sanh,  là  bị  rơi  vào  thƣờng  kiến.   Nếu  rơi  vào  thƣờng  kiến  thời 

không sanh không chết, vì sao?  Vì sanh là trƣớc không mà có, chết là đã sanh 

rồi lại diệt. Nếu chúng sanh thƣờng, thời lẽ trƣớc đã thƣờng có khắp trong năm 

đƣờng, tại sao nay lại còn sanh?  Nếu không có sanh thời không có chết. 

 Hỏi:  Nhất định có chúng sanh, vì sao nói không? Có năm uẩn làm nhân duyên 

nên có chúng sanh, cũng nhƣ có năm ngón tay làm nhân duyên nên có nắm tay? 

 Ðáp:   Nói  nhƣ  vậy  không  đúng!   Nếu  năm  uẩn  làm  nhân  duyên  nên  có  chúng 

sanh, vậy trừ ngoài năm uẩn thời phải riêng có chúng sanh, nhƣng không thể có 

đƣợc.  Mắt  tự  thấy  sắc,  tai  tự  nghe  tiếng,  mũi  ngửi  mùi,  lƣỡi  nếm  vị,  thân  biết 

xúc, ý biết pháp là không, vô ngã, lìa sáu việc này lại không có chúng sanh.  Các 

ngoại đạo vì thấy điên đảo nên nói mắt thấy sắc, ấy là chúng sanh, cho đến ý 

biết  pháp,  ấy  là  chúng  sanh.   Lại  biết  nhớ  nghĩ,  biết  thọ  khổ  vui,  ấy  là  chúng 

sanh.   Chỉ  khởi  lên  cái  thấy  ấy,  nên  biết  đƣợc  chúng  sanh  thật.   Ví  nhƣ  một  vị 

Ðại đức Trƣởng lão Tỳ-kheo, ngƣời ta gọi đó là vị A-la-hán, đến cúng dƣờng rất 

nhiều.  Sau đó bị bệnh chết, các đệ tử sợ mất cúng dƣờng nên ban đêm lén đem 

xác ra ngoài, rồi tại  chỗ nằm  của  vị Tỳ-kheo, sắp đặt mền gối giống  nhƣ  thấy 

đang còn, có vẻ nhƣ nằm.  Ngƣời nào đến thăm bệnh hỏi:  “Thầy ở đâu?”  Các 

đệ tử nói:  “Ngƣơi không thấy mền gối trên giƣờng đó sao?”  Ngƣời ngu không 

xét kỹ, cho là thầy đang bệnh nằm, cứ đƣa cúng dƣờng rồi đi, nhƣ vậy chẳng 

phải một lần.  Sau một ngƣời có trí đến hỏi, các đệ tử cũng trả lời nhƣ trƣớc. 

Ngƣời trí nói:  “Ta không hỏi gối mền, giƣờng nệm, ta cần tìm ngƣời”.  Ngƣời ấy 

liền kéo mền ra tìm, tốt cuộc không có nguời đâu cả.  Trừ ngoài sáu sự tƣớng 

biết, thấy v.v... chứ không có ngã nhân đâu cả.  Ngƣời biết ngƣời thấy cũng nhƣ 

vậy. 

Lại  nữa,  nếu  chúng  sanh  từ  nơi  năm  uẩn  nhân  duyên  mà  có,  năm  uẩn  vô 

thƣờng, chúng sanh cũng phải vô thƣờng, vì sao?  Vì nhân quả giống nhau vậy. 

Nếu chúng sanh vô thƣờng, thời không đi đến đời sau. 

Lại nữa, nếu nhƣ các ông nói:  “Chúng sanh từ xƣa đến nay thƣờng có”. 

Nếu nói vậy, chúng sanh lẽ phải sanh ra năm uẩn, năm uẩn không thể sanh ra 

chúng  sanh.   Nay  do  năm  uẩn  làm  nhân  duyên  sanh  ra  danh  tự  chúng  sanh, 

ngƣời vô trí chạy theo vô tự để tìm sự thật, vì sao?  Vì chúng sanh thật không 

có.  Nếu không có chúng sanh, thì cũng không có tội sát.  Vì không có tội sát nên 

cũng không có trì giới. 

Lại nữa, năm uẩn ấy, quán sát sâu xa, phân biệt biết nó là không, nhƣ cảnh thấy 

trong mộng, bóng trong gƣơng.  Nếu giết nhƣ cảnh thấy trong mộng, bóng trong 

gƣơng, thời không có tội giết.  Giết chúng sanh của năm uẩn không tƣớng cũng 

nhƣ vậy. 

Lại nữa, nếu ngƣời không ƣa tội sát, mà ƣa đắm về không tội, thời ngƣời ấy khi 

thấy ngƣời mắc tội phá giới thì khinh mạn, thấy ngƣời lành thích trì giới thì yêu 

thích.  Trì giới với tâm nhƣ vậy, là nhân duyên khởi lên tội.  Vì vậy nên nói “đối 

với tội, không tội đều  chẳng thể có đƣợc”. 





CHƢƠNG 24 

GIẢI THÍCH: SẰN-ÐỀ BA-LA-MẬT 

KINH:  Vì tâm không động nên đầy đủ Sằn-đề Ba-la-mật. 

LUẬN:  Hỏi:  Sao gọi là Sằn-đề? 

 Ðáp:   Sằn-đề (Tàu dịch là Nhẫn nhục).  Nhẫn nhục có hai là sanh nhẫn và pháp 

nhẫn.   Bồ-tát  thực  hành  sanh  nhẫn,  đƣợc  vô  lƣợng  phƣớc  đức.   Thực  hành 

pháp nhẫn Bồ-tát , đƣợc vô lƣợng trí tuệ.  Phƣớc đức và trí tuệ hai việc đầy đủ 

nên đƣợc nhƣ sở nguyện.  Ví nhƣ ngƣời có mắt có chân, tùy ý đi lại đƣợc.  Bồ-

tát nếu gặp ngƣời ác khẩu mắng nhiếc hoặc lấy dao gậy gia hại, liền suy nghĩ 

biết  nghiệp  tội  phƣớc  nhân  duyên  các  pháp  trong  ngoài  đều  rốt  ráo  không,  vô 

ngã, vô ngã sở.  Lấy ba pháp ấn, ấn vào các pháp, nên tuy đủ sức đáp trả mà 

không sanh ác tâm, không khởi nghiệp ác khẩu, bấy giờ, tâm ố pháp sanh ra gọi 

là nhẫn.  Ðƣợc nhẫn pháp ấy nên nhân trí bền chắc, ví nhƣ  vẽ màu, đƣợc có 

keo thì bền chắc. 

Có ngƣời nói:  “Thiện tâm có hai là:  Có thô, có tế.  Thô gọi là nhẫn nhục, tế gọi 

là thiền định”.  Khi tâm chƣa đƣợc cái vui của thiền định mà có thể ngăn chặn 

các ác, ấy gọi là Nhẫn nhục.  Nhẫn ấy là tâm số pháp, tƣơng ƣng với tâm, theo 

tâm  hành  động,  chớ  chẳng  phải  nghiệp,  chẳng  phải  nghiệp  báo,  theo  nghiệp 

hành động. 

Có ngƣời nói:  “Nhẫn nhục chỉ trói buộc nơi Dục giới, hoặc không trói buộc”.  Vì 

ở Sắc giới không có cái ác bên ngoài đƣa đến để Nhẫn.  Nhẫn nhục cũng là hữu 

lậu cũng là vô lậu, phàm phu và Thánh nhân đều tu đƣợc.  Nó làm chƣớng ngại 

pháp bất thiện ở tâm mình và tâm ngƣời, cho nên gọi là thiện.  Vì thiện cho nên 

hoặc  do  tƣ  duy  đoạn  hoặc  chẳng  đoạn.   Các  thứ  nhƣ  vậy  trong  Luận  tạng  có 

phân biệt rộng. 

 Hỏi:  Thế nào gọi là sanh nhẫn? 

 Ðáp:   Có hai hạng chúng sanh đi đến với Bồ-tát:  1-  Cung kính cúng dƣờng, 2-  

Sân mắng đánh hại.  Bấy giờ tâm Bồ-tát hay nhẫn, không yêu hạng chúng sanh 

cung kính cúng dƣờng, không giận hạng chúng sanh gia ác, ấy gọi là sanh nhẫn. 

 Hỏi:   Thế nào đối với sự cung kính cúng dƣờng mà gọi là nhẫn? 

 Ðáp:   Có hai thứ kiết sử:  1-  Thuộc ái kiết sử, 2-  Thuộc nhuế kiết sử. Cung kính 

cúng dƣờng tuy không sanh sân nhuế, nhƣng mà nó làm cho tâm ƣa đắm, ấy là 

thứ  giặc  mềm,  cho  nên  đối  với  nó  tự  nhẫn,  không  đắm  không  yêu.   Làm  sao 

nhẫn?  Hãy quán nó vô thƣờng là nơi phát sanh kiết sử.  Nhƣ Phật có dạy:  “Mụt 

nhọt lợi dƣỡng rất sâu, ví nhƣ cắt da đến thịt, cắt thịt đến xƣơng, cắt xƣơng đến 

tủy.  Ngƣời đắm lợi thời phá lớp da trì giới, cắt thịt thiền định, phá xƣơng trí tuệ, 

mất tủy thiện tâm vi diệu”.  Nhƣ Phật khi mới đi về nƣớc Ca-tỳ-la-bà với 2500 Tỳ-

kheo đông đủ, đều  mang thân hình Phạm-chí.  Vì là những  ngƣời  thờ lửa nên 

hình dung tiều tụy, vì khổ hạnh bỏ ăn, da dẻ héo hắt đen điu. 

Vua  Tịnh-phạn  trông  thấy  trong  tâm  nghĩ  rằng:   “Kẻ  theo  hầu  con  ta,  tuy  tâm 

thanh tịnh tinh khiết, nhƣng đều không có dung mạo.  Ta nên chọn lấy con cháu 

trong nhà nào đông đảo quý trọng cho xuất gia một ngƣời, làm đệ tử Phật”.  Suy 

nghĩ  nhƣ  vậy  xong,  hạ  lệnh  trong  nƣớc  lựa  chọn  trong  hàng  con  em  qúy  tộc 

giòng họ Thích, cỡ tuổi học trò khiến cho xuất gia.  Lúc ấy, Ðề-bà-đạt-đa con của 

Hộc-phạn-vƣơng,  xuất  gia  học  đạo,  tụng  sáu  vạn  pháp  tụ,  tu  hành  tinh  tấn  đủ 

mƣời hai năm.  Sau đó vì lợi dƣỡng cúng dƣờng, Ðề-bà-đạt-đa đi đến chỗ Phật 

xin  học  thần  thông.   Phật  dạy  Kiều  đàm  hãy  quán  năm  uẩn  vô  thƣờng,  có  thể 

đƣợc đạo, cũng đƣợc thần thông, nhƣng không nói rõ cách thức lấy đƣợc thần 

thông,  ông  mới  đến  cầu  Xá-lợi-phất,  Mục-kiền-liên  cho  đến  năm  trăm  A-la-hán 

mà  không  ai  dạy  cho  cả,  chỉ  nói  ông  hãy  quán  năm  uẩn  vô  thƣờng  là  có  thể 

đƣợc đạo, cũng có thể đƣợc thần thông.  Cầu không đƣợc, khóc lóc không vui, 

đi đến chỗ A-nan xin học phép thần thông.  Lúc ấy A-nan chƣa đƣợc tha tâm trí, 

nghĩ vì ông là anh thúc bá, nên trao dạy cho ông nhƣ Phật đã dạy. 

Ðề-bà-đạt-đa thọ học phép thần thông, vào núi tu không bao lâu liền đƣợc ngũ 

thông.  Ðƣợc ngũ thông rồi tự nghĩ:  “Ai sẽ làm kẻ Ðàn-việt cho ta?”  Nhƣ Vƣơng 

tử A-xà-thế, có tƣớng đại vƣơng, Ðề-bà-đạt-đa muốn cùng vƣơng tử làm kẻ thân 

hậu, mới đến cõi trời lấy đồ ăn của trời, trở lại cõi Uất-đát-la-việt lấy lúa gạo mọc 

tự nhiên, đến trong rừng Diêm-phù lấy quả Diêm-phù, đem tặng cho Vƣơng tử 

A-xà-thế .  Có khi biến thân làm Voi báu, Ngựa báu để mê hoặc tâm Vƣơng tử. 

Có khi biến làm hài đồng ngồi trên đầu gối Vƣơng tử, Vƣơng tử ôm bế, kêu rên 

phịp nhỗ.  Có khi tự nói tên mình cho Thái tử biết.  Làm đủ cách biến thái để làm 

lay  động  tâm  Vƣơng  tử.   Tâm  Vƣơng  tử  đã  lầm,  lập  đại  tinh  xá  ở  trong  vƣờn 

xoài, cúng dƣờng tứ sự và các thứ khác không thiếu vật gì để cấp cho Ðề-bà-

đạt-đa.  Ngày ngày sai các đại thần đƣa đến năm trăm chõ cơm canh.  Ðề-bà-

đạt-đa đƣợc cúng dƣờng nhiều mà đồ chúng thì đƣợc chút ít. Ðề-bà-đạt-đa tự 

nghĩ:   “Ta  có  ba  mƣơi  hai  tƣớng,  thua  Phật  không  mấy,  chỉ  vì  đệ  tử  chƣa  tập 

hợp mà thôi.  Nếu có đại chúng vây quanh thì có khác gì Phật.”  Suy nghĩ nhƣ 

vậy xong, sanh tâm phá Tăng, rủ đƣợc năm trăm đệ tử, nhƣng Xá-lợi-phất, Mục-

kiền-liên thuyết pháp giáo hóa, Tăng trở lại hòa hợp. 

Bấy giờ Ðề-bà-đạt-đa lại sanh ác tâm, xô đá đè Phật, nhƣng lực sĩ Kim-cang lấy 

chày  Kim-cang  từ  xa  ném  đến,  đá  vụn  bay  lại,  chỉ  làm  bị  thƣơng  ngón  chân 

Phật.   Tỳ-kheo-ni  Hoa  Sắc  mắng,  Ðề-bà  lại  lấy  nắm  tay  đánh  cô,  cô  liền  bị  lồi 

mắt mà chết.  Ðề-bà đã gây ba tội nghịch, lại kết làm thân hậu với ác tà sƣ ngoại 

đạo Phú-lan-na v.v..., dứt hết thiện căn, tâm không biết hổ thẹn. 

Lại lấy thuốc độc tẩm trong móng tay, muốn nhân trong khi lễ Phật để làm trúng 

thƣơng  Phật.   Muốn  đi,  song  khi  chƣa  đến  trong  thành  Vƣơng-xá,  thì  đất  tự 

nhiên nẻ ra, xe có lửa chạy đến đón, Ðề-bà đang sống mà đọa vào địa ngục. 

Ðề-bà-đạt-đa thân có ba mƣơi hai tƣớng mà không nhẫn phục tâm mình, chỉ vì 

ham đƣợc lợi dƣỡng cúng dƣờng mà gây tội lớn, nên phải sa vào địa ngục trong 

khi đang sống. 

Do vậy nên nói mụn nhọt lợi dƣỡng rất sâu, phá da đến tủy.  Hãy nên từ bỏ tâm 

ƣa  ngƣời  cúng  dƣờng.   Ấy  là  Bồ-tát  tâm  nhẫn,  không  ƣa  ngƣời  cúng  dƣờng 

cung kính. 

Lại nữa, cúng dƣờng có ba loại:  1- Do phƣớc đức nhân duyên đời trƣớc, 2-  Do 

công đức đời nay tu giới, thiền định, trí tuệ nên đƣợc ngƣời cúng dƣờng, 3-  Do 

hƣ vọng dối hoặc, trong không có thật đức mà bề ngoài nhƣ thanh bạch, để gạt 

ngƣời  đời  mà  đƣợc  cúng  dƣờng.   Ở  trong  ba  sự  cúng  dƣờng  ấy,  tâm  tự  suy 

nghĩ:  “Nếu do nhân duyên đời trƣớc siêng tu phứơc đức, nên nay đƣợc cúng 

dƣờng, thế là do thân siêng làm mà tự có đƣợc, tại sao vì thế mà sanh tâm cống 

cao?  Vì nhƣ mùa xuân gieo thời mùa thu gặt, do tự sức làm đƣợc, đâu đủ để tự 

kiêu?”  Suy nghĩ nhƣ vậy rồi, nhẫn phục tâm mình, không đắm không kiêu. 

Nếu do công đức đời nay nên đƣợc cúng dƣờng, hãy tự suy nghĩ:  “Ta do trí tuệ 

mà biết thật tƣớng các pháp, hoặc dứt kiết sử, do công đức ấy nên đƣợc ngƣời 

cúng dƣờng, chớ đối với ta vô sự”.  Suy nghĩ nhƣ vậy rồi, tự chế phục tâm mình, 

không tự kiêu cao.  Cúng dƣờng đó thật do ƣa thích công đức chứ không phải 

ƣa ta.  Ví nhƣ Tam-tạng Tỳ-kheo ở nƣớc Kế-tân (Kasmia) hành pháp A-lan-nhã, 

đi  đến  một  chùa  vua.   Chùa  đang  thiết  đại  hội,  ngƣời  giữ  cửa  thấy  Tỳ-kheo  y 

phục thô xấu, chận cửa không cho vào.  Nhƣ vậy mấy lần, chỉ vì y phục xấu mà 

không đƣợc vào.  Tỳ-kheo bèn phƣơng tiện mƣợn mặc áo đẹp mặc mà đi đến, 

ngƣời giữ cửa trông thấy cho vào không cấm.  Khi đã đến tại hội ngồi, đƣợc các 

đồ  ăn  ngon,  trƣớc  hết  lấy  đƣa  cho  áo  ăn.   Mọi  ngƣời  hỏi:   “Vì  sao  nhƣ  vậy?” 

Ðáp:  “Tôi mấy lần đi đến, đều không vào đƣợc, nay nhờ chiếc áo này mà đƣợc 

ngồi ở đây.  Ðƣợc các đồ ăn ngon, thật là nhờ áo mà đƣợc, cho nên lấy đồ ăn 

đƣa  mời  áo”.   Hành  giả  do  công  đức  tu  hành,  trì  tuế,  trí  tuệ  mà  đƣợc  cúng 

dƣờng, tự suy nghĩ đó là do công đức chứ chẳng phải do ta.  Suy nghĩ  nhƣ vậy, 

có thể tự chế phục tâm, ấy gọi là nhẫn. 

Nếu do hƣ vọng dối gạt mà đƣợc cúng dƣờng, thế là tự làm hại, không thể gần 

đƣợc.   Hãy  tự  suy  nghĩ:   “Nếu  ta  do  hƣ  vọng  mà  đƣợc  cúng  dƣờng  thì  không 

khác gì giặc ác trộm cƣớp đƣợc đồ ăn, ấy là bị tội dối gạt”.  Nhƣ vậy đối với ba 

hạng  ngƣời  cúng  dƣờng,  tâm  không  ƣa  đắm,  cũng  không  tự  cao,  ấy  là  sanh 

nhẫn. 

 Hỏi:  Ngƣời chƣa đắc đạo thì áo cơm là điều cấp thiết, làm cách gì có thể nhẫn 

đƣợc, để tâm không đắm không yêu ngƣời cấp thí cho mình? 

 Ðáp:    Dùng  sức  trí  tuệ  quán  tƣớng  vô  thƣờng,  tƣớng  khổ,  tƣớng  vô  ngã,  tâm 

thƣờng nhàm chán.  Ví nhƣ ngƣời tội, sắp phải chịu giết, tuy có  vị ngon trƣớc 

mặt, gia thất khuyến dụ, nhƣng vì lo chết đến, dù uống ăn đồ ngon vẫn không 

biết tƣ vị.  Hành giả cũng nhƣ vậy, thƣờng quán tƣớng vô thƣờng, tƣớng khổ, 

tuy đƣợc cúng dƣờng, tâm không đắm trƣớc. 

Lại nhƣ con chƣơng, con hƣu tuy khi bị cọp đuổi bắt, chạy theo không rời, tuy 

đƣợc cỏ ngon, nƣớc sạch uống ăn mà tâm không nhiễm trƣớc.  Hành giả cũng 

nhƣ vậy, thƣờng bị cọp vô thƣờng đuổi theo, không rời phút chốc.  Nếu cứ suy 

nghĩ chán ghét, tuy đƣợc vị ngon, cũng không nhiễm trƣớc.  Cho nên hành giả 

đối với ngƣời cúng dƣờng, tâm đƣợc tự nhẫn. 

Lại nữa, nếu coù ngƣời nữ, đi đến muốn vui, dối hoặc Bồ-tát.  Khi ấy Bồ-tát hãy 

tự chế phục tâm, an nhẫn không cho tâm khởi.  Nhƣ  Phật Thích-caVăn-ni tại cội 

cây Bồ-đề, Ma vƣơng lo sầu, sai ba ngọc nữ, một tên là Ƣa Thấy, hai tên là Vui 

Kia, ba tên là Khát Ái, đi đến hiện thân hình, làm đủ thứ bộ điệu, muốn phá hoại 

Bồ-tát.  Bồ-tát lúc ấy tâm không lay động, mắt không hề ngó.  Ba ngƣời nữ nghĩ 

rằng:  “Lòng ngƣời không đồng, ƣa thích khác nhau, hoặc ƣa trẻ, hoặc ƣa trung 

niên,  hoặc  ƣa  dài  ƣa  ngắn,  ƣa  trắng  ƣa  đen.   Các  sự  ƣa  nhƣ  vậy,  đều  có  sở 

thích riêng”. 

Bấy giờ ba ngƣời nữ mỗi mỗi hóa làm 500 gái đẹp, mỗi gái đẹp ấy hiện ra vô 

lƣợng biến thái, từ trong rừng đi ra.  Giống nhƣ mây đen, điển chớp sáng chốc 

chốc hiện ra, hoặc nhƣớng mày nhíu mi, nàng dâu trẻ chăm nhìn, làm trò múa 

hát,  dáng  dấp  tƣơi  đẹp,  đến  rƣớc  Bồ-tát,  muốn  lấy  trạng  thái  thân  hình  chạm 

bức Bồ-tát.  Bấy giờ lực sĩ Kim-cang Mật-tích trợn mắt quát lớn:  “Ðây là ngƣời 

nào, mà các ngƣơi yêu mị dám đến xúc nhiễu!?”  Khi ấy Mật-tích nói kệ mắng: 

“Ngươi không biết thiên đế,  

 Mất đẹp mà râu vàng,  

 Nước biển lớn trong xanh,  

 Ngày nay toàn mặn đắng.  

 Ngươi không biết trăng giảm,  

 Bà-tẩu chư thiên đọa,  

 Lửa vốn từ miệng trời,  

 Mà nay ăn hết thảy”. 

-  Ngƣơi không biết việc ấy, mà dám khinh bậc Thánh này?”  Khi ấy, các Ma nữ 

rón  rén  lùi  lại,  nói  với  Bồ-tát  rằng:   “Nay  chúng  nữ  này  đoan  nghiêm  không  ai 

sánh  bằng,  có  thể  tự  làm  vui  lòng,  chứ  ngồi  ngay  thẳng  làm  chi?”   Bồ-tát  nói:  

“Các ngƣơi bất tịnh, xú uế đáng gớm, hãy đi đi, chớ nói dối!”  Bồ-tát liền nói kệ: 

“Thân ấy là ổ nhơ, 

Chứa đồ nhơ thối nát, 

Nó thật là cầu tiêu, 

Ðâu đủ để vui lòng!” 

Các nữ nghe kệ ấy, tự nghĩ:  “Ngƣời này không biết chúng ta có thân Trời thanh 

tịnh,  nên  nói  kệ  ấy”.   Liền  tự  biến  thân  trở  lại  thân  hình  cũ,  sáng  chói  rực  rỡ, 

chiếu giữa rừng cây, múa ca nhạc trời, nói với Bồ-tát rằng:  “Thân tôi nhƣ vầy, 

có chi đáng mắng?”  Bồ-tát đáp rằng:  “Thời đến tự biết”.  Hỏi:  “Lời nói ấy là thế 

nào?”.  Nói kệ đáp rằng: 

 “Trong vườn rừng chư thiên,  

 Ao sen hoa bảy báu,  

 Chư thiên cùng vui chơi,  

 Khi mất, ngươi tự biết.  

 Lúc ấy thấy vô thường,  

 Vui trên trời đều khổ,  

 Ngươi nên chán dục lạc,  

 Ưa vui đạo chánh chơn”.  

Các nữ nghe kệ xong, tâm nghĩ rằng:  “Ngƣời này trí lớn vô thƣợng, sự vui của 

trời  thanh  tịnh  mà  còn  biết  nó  xấu,  thì  ta  đây  không  thể  đƣơng  nổi”,  liền  biến 

mất.   Bồ-tát  quán  cái  vui  dâm  dục  nhƣ  vậy,  có  thể  tự  chế  phục  tâm,  an  nhẫn 

không khuynh động. 

Lại nữa, Bồ-tát quán dục đủ các thứ bất tịnh.  Ở trong các thứ suy, nữ suy nặng 

nhất.  Các loại đao, lửa, sấm, chớp, sét đánh, oan gia, Rắn độc, còn có thể tạm 

gần, chứ ngƣời nữ xan tham, tật đố, sân si, nịnh hót, mỹ miều, ô uế, đấu tranh, 

không thể thân cận, vì sao?  Vì con gái tiểu nhân, tâm cạn trí mỏng, chỉ dục là 

thân, không xét giàu sang, trí đức, tiếng tăm, chuyên làm dục ác, phá thiện căn 

của ngƣời.  Các thứ gông cùm, khóa kẹp, nhốt trói, nhà tù, tuy là khó mở mà còn 

dễ mở, chớ ngƣời nữ khóa trói ngƣời, bén rễ sâu bền, kẻ vô trí chết chìm trong 

đó, khó có thể thoát ra đƣợc.  Trong các thứ chết, nữ bệnh nặng nhất, nhƣ kệ 

nói: 

 “Thà lấy sắt đỏ,  

 Xoay lăn trong mắt,  

 Không đem loạn tâm,  

 Tà xem nữ sắc.  

 Mỉm cười làm dáng,  

 Kiêu mạn hổ thẹn,  

 Quay mặt, nhíu mắt,  

 Nói đẹp, ghen, giận.  

 Ði bước lả lơi,  

 Ðể mê hoặc người,  

 Lưới dâm giăng khắp,  

 Người đều chôn thân.  

 Ngồi, nằm, đi, đứng,  

 Quay liếc xảo đẹp,  

 Người ngu trí mỏng,  

 Tâm say mê theo.  

 Cầm gương đánh địch,  

 Còn có thể thắng,  

 Nữ tặc hại người,  

 Là không thể cấm.  

 Rắn rết ngậm độc,  

 Còn lấy tay bắt.  

 Nữ tình mê người,  

 Là không thể đụng.  

 Những người có trí,  

 Quyết không nên xem,  

 Phải như mẹ chị.  

 Nếu muốn xem đó.  

 Quán xem kỹ càng,  

 Chứa đầy bất tịnh,  

 Lửa dâm không trừ,  

 Bị nó cháy tiêu”.  

Lại nữa, tƣớng ngƣời nữ là nếu đƣợc trọng đãi thời khiến tâm ngƣời chồng cao 

ngạo; nếu tình cảm trọng đãi bỏ mất thời khiến tâm ngƣời chồng sợ hãi.  Ngƣời 

nữ nhƣ vậy, thƣờng đem phiền não lo sợ cho ngƣời, làm sao gần đƣợc?  Làm 

cho chống trái xa lìa giữa ngƣời thân hảo là tội của ngƣời nữ, giỏi tìm điều xấu 

của  ngƣời  là  trí  của  ngƣời  nữ.   Lửa  cháy  ngƣời  còn  có  thể  gần,  gió  thanh  vô 

hình,  cũng  có  thể  nắm  bắt,  rắn  rết  ngậm  độc,  cũng  còn  có  thể  đụng,  tâm  của 

ngƣời  nữ  không  thể  biết  đâu  thật,  vì  sao?   Vì  tƣớng  của  ngƣời  nữ  không  cần 

xem giàu sang, đoan chánh, danh tiếng, trí tuệ, giòng họ, nghề nghiệp, biện tài, 

thân hậu, ái trọng, đều không để tâm, chỉ dâm dục là để tâm xem đến.  Ví nhƣ 

con  Thuồng  luồng,  Rồng,  không  chọn  tốt  xấu,  chỉ  muốn  giết  ngƣời.   Lại  nếu 

ngƣời ta không xem đến thì buồn khổ tiều tụy, nếu đƣợc cấp dƣỡng trọng đãi, 

thì kiêu sa không tự chế. 

Lại nữa, nếu ở giữa ngƣời lành, thời tự nuôi tâm cao ngạo, ở giữa ngƣời vô trí 

thời xem họ nhƣ oan gia, ở giữa ngƣời sang giàu thì đi theo cung kính thƣơng 

yêu, ở giữa ngƣời nghèo hèn thời xem họ nhƣ chó,  Thƣờng theo tâm dục, chứ 

không theo công đức. 

Nhƣ  truyện  nói:   Quốc  vƣơng  có  ngƣời  con  gái  tên  là  Câu-mâu-đầu,  có  ngƣời 

thợ đánh cá tên là Thuật-gia-bà, đi dọc theo đƣờng, xa thấy vƣơng nữ trên lầu 

cao, nhìn qua trong cửa sổ thấy mặt, liền tƣởng tƣợng đắm nhiễm, tâm không 

tạm dứt, trải qua ngày tháng bỏ ăn bỏ uống.  Mẹ hỏi lý do, đem tình thực trả lời 

mẹ rằng:  “Con thấy vƣơng nữ, tâm không quên nổi!”  Ngƣời mẹ khuyến dụ con 

rằng:   “  Con  là  hạng  tiểu  nhân,  vƣơng  nữ  là  hàng  quý  trọng,  không  thể  đƣợc 

đâu!”  Ngƣời con nói:  ”Tâm con mong đƣợc khoái lạc, không thể tạm quên, nếu 

không đƣợc nhƣ ý, con không thể sống đƣợc”.  Mẹ vì thƣơng con, đi vào cung 

vua,  thƣờng  đem  các  béo  thịt  chìm  để  tặng  cho  Vƣơng  nữ  mà  không  lấy  tiền. 

Vƣơng nữ  lấy làm lạ mà hỏi:  “Muốn cầu mong điều gì?”  Bà mẹ thƣa:  “Xin đuổi 

hết ngƣời hai bên, tôi sẽ đem tình thật thƣa rõ:  Tôi chỉ có một đứa con trai, kính 

mộ  Vƣơng  nữ,  mối  tình  uất  kết  thành  bệnh,  mạng  đã  gần  kề,  nguyện  dũ  lòng 

thƣơng, cứu cho mạng sống của nó”.   Vƣơng nữ nói:  ”Bà đi đi.  Dặn ngày mƣời 

lăm giữa tháng, đến trong đền thờ trời nọ, núp ở sau tƣợng Trời”.  Ngƣời mẹ trở 

về nói với con:  “Ƣớc mong của con đã đƣợc”, và kể lại sự việc nhƣ trên.  Ngƣời 

con tắm rửa thay áo mới, đến núp ở sau tƣợng Trời. 

Ðến ngày, Vƣơng nữ thƣa với vua cha:  “Con có việc chẳng lành, phải đến đền 

thờ để cầu phúc lành”.  Vua nói:  “Tốt lắm!”  Vƣơng nữ liền sắm sửa 500 cỗ xe, 

ra khỏi cung đi đến đền thờ trời.  Ðến rồi, ra lệnh các ngƣời tùy tùng ngƣng lại 

ngoài cửa, một mình đi vào đền thờ. 

Thiên  thần  suy  nghĩ:   “Việc  này  không  thể  nhƣ  vậy.   Vua  là  chủ  của  cõi  đời, 

không thể để kẻ tiểu nhân làm hủy nhục Vƣơng nữ “, liền yểm vào ngƣời ấy làm 

cho ngủ mê không biết.  Khi Vƣơng nữ đi vào, thấy ngƣời kia ngủ mê, lay mấy 

không tỉnh, liền lấy chuỗi anh lạc trị giá mƣời vạn lƣợng vàng để lại rồi đi.  Sau 

khi đi, ngƣời ấy tỉnh lại thấy chuỗi anh lạc, hỏi ngƣời hai bên thì biết là Vƣơng nữ 

đã  có  đến.   Nguyện  tình  không  toại,  ƣu  sầu  uất  hận  áo  não,  lửa  dâm  tự  trong 

thân bốc ra, tự đốt mà chết. 

Do chứng cớ ấy, biết tâm của ngƣời nữ không chọn sang hèn, chỉ mê theo dâm 

dục mà thôi. 

Lại nữa, xƣa có ngƣời con gái quốc vƣơng, đi theo kẻ Chiên-đà-la, cùng nhau 

hành bất tịnh.  Lại có con gái của tiên nhân, đi theo con Sƣ tử.  Những điều nhƣ 

vậy, tâm của ngƣời nữ không lựa chọn gì.  Do các nhân duyên ấy, đối với ngƣời 

nữ phải từ bỏ tình dục, nhẫn nhục không ƣa đắm. 

Làm sao với hạng ngƣời sân si não hại mà nhẫn nhục đƣợc?  Nên tự suy nghĩ:  

“Hết thảy chúng sanh có nhân duyên tội lỗi, nên xâm hại lẫn nhau, ta nay bị bức 

não cũng do nhân duyên của hành nghiệp cũ, tuy chẳng phải tạo tác ở đời nay, 

mà là ác báo đời trƣớc của ta; ta nay đền trả, hãy nên cam chịu, đâu có thể trái 

đƣợc,  ví nhƣ mắc nợ, chủ  nợ đến đòi,  hãy nên hoan hỷ trả nợ, không thể nổi 

giận đƣợc. 

Lại nữa, thƣờng thực hành từ tâm, tuy có bị não loạn bức thân, phải nên nhẫn 

chịu.  Ví nhƣ tiên nhân Sằn-đề ở trong đại lâm tu hành từ nhẫn, vua Ca-lợi đem 

các thể nữ, vào rừng vui chơi.  Ăn uống xong xuôi, vua tạm ngủ nghỉ, để các thể 

nữ đi hái hoa  giữa rừng, thấy  vị tiên ấy  thì cung kính lễ  bái, rồi đứng qua  một 

bên.  Bấy giờ tiên nhân nói lời khen ngợi hành từ bi nhẫn nhục cho các thể nữ 

nghe.  Lời nói hay ho, nghe không biết chán nên đã lâu mà không đi.  Vua Ca-lợi 

thức dậy, không thấy thể nữ, rút kiếm đi tìm tông tích, thấy đang đứng trƣớc tiên 

nhân,  lòng  vua  kiêu  căng  ganh  ghét,  bừng  bừng  trợn  mắt  hƣơ  kiếm,  hỏi  tiên 

nhân rằng:  “Ngƣơi là ngƣời nào?”  Tiên nhân đáp:  “Tôi ở nơi này tu hành từ bi 

nhẫn  nhục”.   Vua  nói:   ”Nay  ta  thử  ngƣơi,  sẽ  lấy  gƣơm  bén  cắt  tai  mũi  ngƣơi, 

chặt tay chân ngƣơi.  Nếu ngƣơi không  giận mới  biết là ngƣơi  tu nhẫn nhục”. 

Tiên nhân nói:  “Mặc ý!”  Vua liền  rút kiếm cắt tai mũi,  chặt tay chân tiên  nhân, 

mà  hỏi  rằng:   “Tâm  ngƣơi  có  động  chăng?”   Ðáp:   “Tôi  tu  từ  nhẫn,  tâm  chẳng 

động”.  Vua nói:  “Ngƣơi một thân ở đây, không có thể lực, tuy miệng nói chẳng 

động, ai mà tin đƣợc?”   Khi ấy tiên nhân liền phát lời thề rằng:  ”Nếu tôi thật tu 

từ nhẫn , thì huyết sẽ thành sữa”.  Tức thì huyết biến thành sữa, vua rất kinh hãi, 

vui mừng, đem các thể nữ đi. 

Lúc ấy, hung thần ở trong rừng, vì tiên nhân này mà sấm chớp, sét đánh thình 

lình, vua bị độc hại, chết không trở về cung đƣợc.  Do vậy nên nói ở trong chỗ 

não loạn hay tu hành nhẫn nhục. 

Lại nữa, Bồ-tát tu hành từ tâm.  Tất cả chúng sanh thƣờng có các khổ, nhƣ ở 

trong thai chịu các đau khổ, khi sanh bức bách, xƣơng thịt bị phá nát, gió lạnh 

chạm thân, quá hơn dao cắt.  Cho nên Phật nói:  “Trong hết thảy khổ, sanh khổ 

hạng  nhất”.   Nhƣ  vậy,  già,  bệnh,  chết  khổ,  đủ  thứ  khổ  ách,  thế  nào  ngƣời  tu 

hành lại còn gia thêm khổ cho chúng?  Thế là trong mụn nhọt còn lấy dao phá. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  tự  suy  nghĩ:   “Ta  không  nên  nhƣ  các  ngƣời  khác,  thƣờng  trôi 

theo  dòng  nƣớc  sanh  tử,  ta  phải  ngƣợc  dòng  để  tìm  đến  tận  nguồn,  vào  đạo 

Niết-bàn.  Hết thảy ngƣời phàm, hễ ai đụng đến là nổi giận, ai đƣa lợi ích đến thì 

mừng, chỗ sợ thì sợ, còn ta làm Bồ-tát, không thể nhƣ họ.  Tuy chƣa dứt kiết sử, 

hãy tự ức chế, tu hành nhẫn nhục, gặp não hại không giận, đƣợc cung kính cúng 

dƣờng  không  mừng,  các  khổ  gian  nan  không  nên  sợ  sệt,  hãy  vì  chúng  sanh, 

hƣng khởi tâm đại bi. 

Lại  nữa,  Bồ-tát   thấy  chúng  sanh  đến  làm  não  loạn,  hãy  tự  suy  nghĩ:   “Ðó  là 

ngƣời thân  hậu của ta, cũng là thầy ta, càng thêm lòng thân ái, cung kính tiếp 

đãi,  vì  sao?   Vì  nếu  kia  không  đem  các  sự  não  loạn  đến  thời  ta  không  thành 

nhẫn nhục”.  Do lẽ đó, nên  nói kia là ngƣời thân  hậu của ta, cũng là thầy ta. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  tâm  biết  rõ  nhƣ  lời  Phật  dạy:   “Chúng  sanh  vô  thỉ,  thế  giới  vô 

biên, qua lại năm đƣờng, luân hồi vô lƣợng.  Ta cũng từng làm cha mẹ anh em 

của chúng sanh; chúng sanh cũng từng làm cha mẹ anh em của ta, đƣơng lai 

cũng vậy.  Lấy đó mà suy, không nên ác tâm ôm lòng sân hại”. 

Lại  nữa,  suy  nghĩ  trong  hàng  chúng  sanh,  có  rất  nhiều  hạt  giống  Phật,  nếu  ta 

đem  ý  giận  đến  chúng  sanh,  thời  là  giận  Phật.   Nếu  ta  giận  Phật,  thời  là  xong 

chuyện!   Nhƣ  truyện  nói:   “Chim  Bồ  câu  sẽ  đƣợc  làm  Phật”,  nay  tuy  là  chim, 

không thể khinh đƣợc. 

Lại nữa, trong các phiền não, giận là nặng nhất, trong quả báo bất thiện, quả báo 

giận là lớn nhất, các kiết sử khác không có trọng tội đó.  Nhƣ Thích-đề-bà-na-

dân hỏi Phật bằng bài kệ rằng: 

 “Giết vật gì, an ổn?  

 Giết vật gì, không hối?  

 Vật gì gốc của độc?  

 Nuốt mất mọi điều thiện?  

 Giết vật gì, được khen?  

 Giết vật gì, không buồn?”.  

 Phật đáp: 

 “Giết giận, tâm an ổn,  

 Giết giận, tâm không hối.  

 Giận là gốc của độc 

 Giận diệt mọi điều thiện 

 Giết giận, chư Phật khen.  

 Giết giận, thời không buồn”.  

Bồ-tát  suy  nghĩ:   “Ta  nay  thực  hành  bi  tâm,  muốn  cho  chúng  sanh  đƣợc  vui. 

Giận là nuốt mất mọi điều thiện, độc hại tất cả, tại sao ta làm trọng tội ấy?  Nếu 

có sân giận, tự mình mất lợi lạc,  thì làm sao có thể khiến chúng sanh đƣợc vui?” 

Lại nữa, chƣ Phật, Bồ-tát lấy đại bi làm gốc, do bi mà ra, giận là thứ độc làm tiêu 

diệt bi, đặc biệt không hợp nhau.  Nếu hoại gốc bi, sao gọi là Bồ-tát?  Bồ-tát từ 

đâu mà ra?  Vì lẽ đó nên tu nhẫn nhục.  Nếu chúng sanh đem chất thêm các sự 

sân não, hãy nghĩ đến công đức của họ.  Hiện chúng sanh này tuy có một tội, 

song còn tự có các công đức tốt khác.  Vì công đức ấy, không nên sân hận. 

Lại nữa, ngƣời ấy hoặc mắng hoặc đánh, ấy là tại ta.  Ví nhƣ thợ luyện  vàng, 

cáu bẩn theo lửa đi mất, riêng vàng ròng còn lại.  Ðây cũng nhƣ vậy, nếu ta có 

tội, ấy là do nhân duyên đời trƣớc, nay phải đền trả, không nên sân hận, nên tu 

nhẫn nhục. 

Lại nữa, Bồ-tát thƣờng niệm chúng sanh giống nhƣ con đỏ.  Ngƣời ở cõi Diêm-

phù-đề nhiều các ƣu sầu, ít có ngày vui, nếu có đến mắng nhiếc, bức hại mà tâm 

họ hoan lạc, cái vui đó khó đƣợc, cho ngƣơi tự do mắng, vì sao?  Vì ta vốn phát 

tâm muốn cho chúng sanh đƣợc hoan hỷ. 

Lại nữa, chúng sanh ở thế gian, bị các bệnh bức não, lại bị giặc chết theo rình, ví 

nhƣ oan gia thƣờng rình chỗ hở, làm sao ngƣời thiện không thƣơng xót mà còn 

muốn gia khổ cho họ đƣợc?  Khổ chƣa tới ngƣời mà trƣớc tự mình đã thọ hại. 

Suy nghĩ nhƣ  vậy, không nên giận kia, nên tu nhẫn nhục. 

Lại nữa, nên quán sự sân nhuế, tội nó rất sâu.  Trong ba thứ độc, không thứ nào 

nặng bằng nó.  Trong 98 sử, nó là cứng chắc nhất,  Trong các tâm bệnh, nó khó 

trị nhất.  Ngƣời sân nhuế chẳng biết thiện, chẳng biết phi thiện, không quán tội 

phƣớc, không biết tội hại, không tự nhớ nghĩ, sẽ bị đọa ác đạo, quên mất câu nói 

thiện,  không  tiết  danh  xƣng,  không  biết  ngƣời  khác  phiền  não,  không  kể  thân 

tâm mình mệt nhọc,  phiền não, giận làm che lấp mắt tuệ, chuyên làm não hại 

ngƣời  khác.  Nhƣ một ngũ thông tiên nhân, vì lòng sân nhuế, tuy tu tịnh hạnh, 

mà giết hại một nƣớc nhƣ Chiên-đà-la. 

Lại nữa, ngƣời có tâm sân nhuế, giống nhƣ hổ lang, khó thể ở chung.  Lại nhƣ 

mụt  độc,  dễ  phát  dễ  hoại.   Ngƣời  sân  nhuế  giống  nhƣ  rắn  độc,  không  ai  ƣa 

thấy.  Ngƣời chứa tánh giận, ác tâm lớn dần, đến việc không thể đến, nhƣ giết 

cha,  giết  vua,  ác  ý  đối  với  Phật.   Nhƣ  chúng  Tỳ-kheo  ở  nƣớc  Câu-diệm-di,  vì 

nhân duyên nhỏ nhặt, tâm sân hận lớn dần, chia thành hai nhóm, muốn xử đoán 

thích đáng, trọn mất ba tháng mà còn không thể xong!  Phật đi đến giữa chúng, 

đƣa cánh tay luân tƣớng lên ngăn mà bảo rằng:  “Tỳ-kheo các ngƣơi, chớ đấu 

tranh nhau.  Ác tâm tƣơng tục, khổ báo rất nặng.  Các ông vì cầu Niết –bàn, vứt 

bỏ  lợi  lạc  ở  đời,  ở  trong  thiện  pháp,  sao  còn  đấu  tranh  nhau?   Ngƣời  đời  cáu 

giận  đấu  tranh  còn  tha  thứ  đƣợc,  chứ  ngƣời  xuất  gia  đâu  có  thể  đấu  tranh? 

Trong tâm xuất gia mà còn ôm độc, chỉ tự làm hại, nhƣ trong mây lạnh tuông lửa 

đốt  thân!”    Các  Tỳ-kheo   bạch  Phật:   “Phật  là  Pháp  vƣơng,  xin  Ngài  tạm  yên 

nghỉ.  Bọn ấy xâm phạm chúng con, chúng con không thể không đáp trả lại!”. 

Phật nghĩ hạng ngƣời này không thể độ đƣợc, ngay giữa chúng Tăng, Ngài lên 

không  trung  mà  đi,  vào  giữa  rừng  cây,  yên  lặng  tam  muội.   Tội  sân  nhƣ  vậy, 

thậm chí không chịu nghe lời Phật.  Vì lẽ ấy nên  hãy trừ sân, tập tu hành nhẫn 

nhục. 

Lại nữa, thƣờng tu nhẫn nhục thì dễ đƣợc từ bi.  Ngƣời đƣợc từ bi thời đến Phật 

đạo. 

 Hỏi:  Nhẫn nhục đều là tốt, song có một việc không thể đƣợc là bị kẻ tiểu nhân 

khinh mạn cho là sợ sệt.  Vì lẽ ấy không nên nhẫn tất cả? 

 Ðáp:   Nếu vì sợ tiểu nhân khinh mạn cho là sợ chết mà không muốn nhẫn, song 

tội  không  nhẫn  còn  quá  hơn  thế,  vì  sao?   Vì  ngƣời  không  nhẫn  bị  ngƣời  Hiền 

Thánh thiện nhân khinh chê, ngƣời nhẫn bị tiểu nhân khinh mạn.  Trong hai thứ 

khinh ấy, thà bị kẻ vô trí khinh mạn, không thà bị Hiền Thánh thiện nhân khinh 

chê, vì sao?  Vì ngƣời vô trí khinh điều không đáng khinh, còn Hiền Thánh chê 

điều đáng chê.  Vì lẽ ấy nên tu nhẫn nhục. 

Lại nữa, ngƣời  nhẫn nhục, tuy không  bố thí, thiền định mà thƣờng  đƣợc công 

đứùc vi diệu.  Ðƣợc sanh vào cõi trời, cõi ngƣời, sau đƣợc Phật đạo, vì sao?  Vì 

tâm nhu nhuyến. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ:  “Ðời nay ngƣời bức não ta, hủy nhục cuớp lợi, khinh 

mắng, buộc trói, ta nên làm nhẫn.  Nếu ta không nhẫn, sẽ đọa địa ngục, thành 

sắt đất nóng chịu khổ vô lƣợng, đốt, nƣớng, sấy, nấu, không thể nói hết, vì sao? 

Vì tuy bị kẻ tiểu nhân vô trí khinh mà là quý, còn không nhẫn mà dùng oai, tuy 

khoái mà là hèn.  Thế nên Bồ-tát nên nhẫn nhục. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ:  “Ta ban đầu phát tâm thề vì chúng sanh, trị tâm bệnh 

cho họ.  Nay chúng sanh bị bệnh sân nhuế kiết sử, ta hãy trị bệnh đó, cớ sao lại 

lấy đó làm bệnh của mình?  Hãy nên nhẫn nhục.  Ví nhƣ thầy thuốc chữa trị các 

bệnh, nếu gặp bệnh Quỷ cuồng, rút đao mắng nhiếc, không phân biệt tốt xấu. 

Thầy thuốc biết bệnh Quỷ ám, chỉ vì trị bệnh chứ không sân nhuế”.  Bồ-tát nếu bị 

chúng sanh đến sân não mắng nhiếc, biết nó đang bị bệnh sân nhuế phiền não 

cuồng tâm xui khiến, thì phải khéo léo chữa trị, không hiềm trách chi, cũng nhƣ 

vậy. 

Lại nữa, Bồ-tát nuôi nấng hết thảy, thƣơng  yêu nhƣ  con, nếu chúng  sanh đến 

sân não Bồ-tát, Bồ-tát chỉ thƣơng mà không não, không trách.  Ví nhƣ cha lành 

vỗ nuôi con cháu, con cháu ấu trĩ chƣa có biết gì, hoặc có khi mắng nhiếc, đánh 

đập, không kính, không sợ, cha vẫn thƣơng nó ngu dại, càng thƣơng yêu thêm. 

Tuy có tội lỗi, không giận, không buồn.   Bồ-tát nhẫn nhục cũng nhƣ vậy. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  suy  nghĩ:  “Nếu  chúng  sanh  đem  sự  sân  não  đến  cho  ta,  ta  sẽ 

nhẫn nhục.  Nếu ta không nhẫn, thì đời nay tâm hối hận, đời sau vào địa ngục, 

thọ khổ vô lƣợng.  Nếu sanh vào súc sanh thì làm rồng độc, rắn dữ, sƣ tử, hổ 

lang.  Nếu làm Ngạ quỷ thì lửa từ miệng ra, ví nhƣ ngƣời bị lửa đốt, khi đốt đau 

nhẹ, sau khi đốt đau nặng. 

Lại nữa, Bồ-tát suy  nghĩ:  “Ta làm  Bồ-tát, muốn làm lợi ích chúng  sanh, nếu ta 

không nhẫn nhục đƣợc, thì không gọi là Bồ-tát, mà gọi là ngƣời ác. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  suy  nghĩ:  “Ðời  có  hai  loại:   1-   Chúng  sanh  số,   2-  Không  phải 

chúng sanh số.  Ta ban đầu phát tâm, thể vì hết thảy chúng sanh.  Nếu có chẳng 

phải chúng sanh số nhƣ núi đá, cây cỏ, gió rét, lạnh nóng, nƣớc, mƣa, xâm hại, 

thì chỉ lo chế ngự, không chút sân nhuế.  Nay chúng sanh này là chính đƣợc ta 

vì họ, họ gia ác đến ta, ta nên nhẫn chịu, tại sao lại giận?” 

Lại nữa, Bồ-tát biết từ lâu xa đến nay, nhân duyên hòa hiệp, giả danh là ngƣời, 

chứ không thật có pháp ngƣời, thì có ai để giận?  Trong đó chỉ có xƣơng, huyết, 

da, thịt, ví nhƣ bờ hủy, ngói mục.  Lại nhƣ ngƣời gỗ, do máy móc động tác mà 

có đi có lại.  Biết rõ nhƣ vậy, không nên sân giận, nếu ta sân giận, thì ta là ngu 

si, tự chịu tội khổ.  Vì lẽ đó nên tu nhẫn nhục. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ: “Vô lƣợng Hằng hà vô số chƣ Phật trong quá khứ khi 

hành Bồ-tát đạo, đều trƣớc hết thực hành “Sanh nhẫn”, vậy sau mới thực hành 

“Pháp nhẫn”.  Ta nay cầu thọ Phật đạo, điều trƣớc hết thực hành “Sanh nhẫn”, 

hãy nên nhƣ pháp của chƣ Phật, không nên khởi tâm sân nhuế, nhƣ pháp của 

cảnh giới Ma.  Vì lẽ ấy, nên tu nhẫn nhục. 

Do vô lƣợng nhân duyên nhƣ vậy, cho nên hay nhẫn.   Ấy gọi là Sanh nhẫn. 

 (Hết cuốn 14 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 15 

GIẢI THÍCH: SẰN-ÐỀ BA-LA-MẬT PHÁP NHẪN 

Sao gọi là pháp nhẫn? 

Nhẫn đối với chúng sanh cung kính cúng dƣờng và đối với các ngƣời phiền não, 

dâm  dục;  ấy  gọi  là  Sanh  nhẫn.   Nhẫn  đối  với  pháp  cung  kính  cúng  dƣờng  và 

pháp phiền não, dâm dục; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại nữa, Pháp nhẫn là trong không đắm sáu căn, ngoài không thọ sáu trần.  Ðối 

với  hai  thứ  đó  không  khởi  tâm  phân  biệt,  vì  sao?   Vì  tƣớng  trong  nhƣ  ngoài, 

tƣớng ngoài nhƣ trong, cả hai tƣớng đều không thể có đƣợc (bất khả đắc), vì là 

nhất tƣớng, vì là nhân duyên hợp, vì là nó thật không, vì là hết thảy pháp tƣớng 

thƣờng  thanh  tịnh,  vì  là  nhƣ  tánh  tƣớng  pháp  chơn  tế,  vì  là  bất  nhị  thập,  tuy 

không  hai  cũng  không  một.   Quán  các  pháp  nhƣ  vậy,  tâm  tin  chắc  không  lay 

chuyển, ấy gọi là nhẫn.  Nhƣ trong kinh Tỳ-ma-la-cật nói:  ”Bồ-tát Pháp-Trụ nói:  

Sanh và diệt là hai, bất sanh bất diệt là nhập pháp môn bất nhị.  Cho đến Văn-

thù-thi-lỵ  nói:   “Không  nghe,  không  thấy,  tất  cả  tâm  duyệt,  không  thuyết,  không 

nói là nhập pháp môn bất nhị.  Tỳ-ma-la-cật thì im lặng không nói.   Các  Bồ-tát 

tán thán:  “Lành thay!  Lành thay!  Ấy thật là nhập pháp môn bất nhị”. 

Lại nữa, hết thảy pháp có hai:  1- Chúng sanh, 2- Các pháp.  Bồ-tát nhẫn đối với 

chúng sanh, nhƣ trƣớc đã nói.  Nay nói nhẫn đối với pháp.  Pháp có hai là:  Tâm 

pháp và phi tâm pháp.  Trong phi tâm pháp có nội có ngoại.  Ngoại có rét, nóng, 

gió, mƣa v.v...  Nội có đói, khát, già, bệnh, chết, v.v...  Các thứ nhƣ vậy gọi là phi 

tâm pháp.  Trong tâm pháp có hai:  1-Sân nhuế, ƣu sầu, nghi, v.v... 2- Dâm dục, 

kiêu mạn, v.v...  Hai thứ đó gọi là tâm pháp.  Bồ-tát đối với hai pháp đó, an nhẫn 

không lay động, ấy gọi là Pháp nhẫn. 

 Hỏi:  Ðối với chúng sanh hoặc làm họ sân hận, làm não hại mạng họ thì mắc tội, 

nếu thƣơng xót họ thì đƣợc phƣớc.  Còn đối với lạnh, nóng, gió, mƣa ... không 

có làm tăng hay tổn gì ai, vì sao mà phải nhẫn? 

 Ðáp:   Tuy không tăng hay tổn, song tự mình sanh não loạn ƣu khổ thì sẽ làm hại 

Bồ-tát đạo, vì vậy nên phải nhẫn. 

Lại nữa, không phải chỉ sát hại bức não chúng sanh nên mắc tội, mà vì ác tâm 

làm nhân duyên nên mắc tội.  Vì sao?  Vì tuy giết chúng sanh mà tâm vô ký, là 

không  mắc  tội,  thƣờng  nghĩ  tới  chúng  sanh,  tuy  không  cho  gì  mà  rất  đƣợc 

phƣớc.  Lạnh, nóng, gió, mƣa... tuy không làm tăng tổn, nhƣng vì ác ý cho nên 

mắc tội.  Do vậy, nên phải nhẫn. 

Lại nữa, Bồ-tát tự biết do nhân duyên của tội đời trƣớc nên sanh vào chỗ khổ 

này.  Ấy là do ta làm, ta nên tự chịu.  Suy nghĩ nhƣ vậy, cho nên hay nhẫn. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ: “Quốc độ có hai thứ:  Có thứ tịnh, có thứ không tịnh. 

Bồ-tát nếu sanh vào trong Quốc độ không tịnh, chịu cay đắng, đói rét các khổ, thì 

tự phát lời nguyện thanh tịnh rằng:  “Khi ta thành Phật, trong Quốc độ không có 

các thứ khổ ấy...”.  Nhƣ vậy, quốc độ đây tuy không tịnh, nhƣng mà có lợi cho ta. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  suy  nghĩ:  “Tám  pháp  của  thế  gian,  Hiền  Thánh  còn  không  thể 

tránh đƣợc, huống gì là ta?”  Do vậy, phải nên nhẫn. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  suy  nghĩ:  “Biết  thân  ngƣời  đây  không  bền,  không  mạnh,  bị  già 

bệnh chết đuổi theo.  Tuy lại còn có thân trời thanh tịnh, không già không bệnh, 

nhƣng  lại  đắm  mê  thú  vui  cõi  trời  thì  cũng  giống  nhƣ  ngƣời  say,  không  thể  tu 

hành phứơc đức Thánh đạo, xuất gia lìa dục.  Vì vậy nên đối nhân thân này tự 

gắng nhẫn nhục tu phứơc, lợi ích chúng sanh”. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ: “Ta thọ xác thân tứ đại ngũ uẩn này, tất phải chịu phần 

thống khổ.  Không ai có thọ thân mà không khổ.  Giàu sang, nghèo hèn, xuất gia, 

tại  gia,  ngu  trí,  sáng  tối,  không  ai  khỏi  khổ  đƣợc,  vì  sao?   Vì  ngƣời  giàu  sang 

thƣờng hay sợ hãi, thủ hộ tài vật; giống nhƣ dê béo, phải sớm đến máy đồ tể; 

nhƣ Quạ tha miếng thịt, cả bầy Quạ đuổi theo.  Ngƣời nghèo hèn thì có cái khổ 

đói  rét;  ngƣời  xuất  gia,  đời  nay  tuy  khổ  mà  đời  sau  hƣởng  phƣớc  đắc  đạo. 

Ngƣời tại gia, đời nay tuy vui, mà đời sau chịu khổ.  Ngƣời ngu lúc đầu cầu cái 

vui đời này, nhƣng khi vô thƣờng đối mặt đến, sau lại phải chịu khổ.  Ngƣời trí 

lúc đầu suy nghĩ về cái khổ vô thƣờng, sau lại đƣợc thọ vui.  Nhƣ vậy, ngƣời đã 

có  thọ  thân,  chẳng  ai  không  khổ”.   Cho  nên  Bồ-tát  phải  nên  thực  hành  nhẫn 

nhục. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ: “Hết thảy thế gian đều khổ, làm sao ta ở trong đó mà lại 

cầu vui đƣợc?” 

Lại  nữa,  Bồ-tát  suy  nghĩ:  “Ta  ở  trong  vô  lƣợng  kiếp,  thƣờng  chịu  các  khổ,  mà 

không có  lợi  ích gì,  chƣa từng  vì pháp,  ngày  nay  vì chúng sanh,  mà cầu  Phật 

đạo, tuy có chịu khổ này, song sẽ đƣợc lợi lớn”.  Thế nên đối với các khổ trong, 

ngoài, đều nên nhẫn chịu. 

Lại nữa, Bồ-tát đại tâm thề nguyện rằng:  “Nếu gặp cái khổ ở Vô gián địa ngục 

mà ta còn phải nhẫn, huống chi cái khổ nhỏ mà không thể nhẫn sao?  Nếu khổ 

nhỏ  không  nhẫn  đƣợc  làm  sao  nhẫn  đƣợc  khổ  lớn?   Nhƣ  vậy  nhẫn  đƣợc  các 

pháp bên ngoài, gọi là Pháp nhẫn. 

 Hỏi:  Làm sao nhẫn đƣợc tâm pháp bên trong? 

 Ðáp:    Bồ-tát  suy  nghĩ:  “Ta  tuy  chƣa  đắc  đạo,  các  kiết  sử  chƣa  dứt,  nếu  không 

nhẫn thì chẳng khác gì phàm phu,  chẳng phải là Bồ-tát”.  Lại tự suy nghĩ: “Nếu 

ta đắc đạo, các kiết sử chƣa dứt hết, thời không còn có pháp chi để nhẫn”. 

Lại nữa, đói khát, lạnh nóng là ma quân bên ngoài; kiết sử, phiền não là Ma tặc 

bên trong.  Hãy phá hai tên quân đó để thành Phật đạo.  Nếu không nhƣ vậy thời 

Phật đạo không thành.  Nhƣ nói trong khi Phật tu khổ hạnh sáu năm, Ma vƣơng 

đến nói”  “Quý nhân giòng Sát-lợi, trong ngàn phần sanh của ngƣơi chỉ còn có 

một phần sống!  Mau mau đứng dậy trở về trong nƣớc, bố thí tu phƣớc, thì có 

thể  đƣợc  cái  vui  ở  cõi  ngƣời  cõi  trời,  đời  này  và  đời  sau.   Ðạo  không  thể  nào 

đắc, ngƣơi chỉ luống công cần khổ.  Nếu ngƣơi không chịu nghe lời dịu ngọt, cố 

thủ sự u mê không đứng dậy, thì ta đem đoàn đại quân đến đánh phá ngƣơi”. 

Bồ-tát nói:  Ta nay còn phá cả đội quân sức mạnh bên trong của ngƣơi, huống là 

đội quân bên ngoài?”  Ma nói:  “  Những gì là đội quân bên trong của ta?”  Bồ-tát 

đáp: 

“Dục là quân đầu của ngươi,  

 Ưu sầu là quân thứ hai,  

 Ðói khát là quân thứ ba,  

 Khát ái là quân thứ tư,  

 Ngủ nghỉ là quân thứ năm,  

 Sợ hãi là quân thứ sáu,  

 Nghi hối là quân thứ bảy,  

 Sân nhuế là quân thứ tám,  

 Lợi dưỡng, hư danh chín,  

 Tự cao, kiêu mạn mười,  

 Các tên quân như vậy,  

 Chán ghét người xuất gia,  

 Ta dùng sức thiền, trí,  

 Phá quân ấy của ngươi,  

 Ðược thành Phật đạo rồi,  

 Ðộ thoát hết mọi người”.  

Bồ-tát tuy chƣ athể các thứ quân ấy, nhƣng mặc áo giáp nhẫn nhục, cầm gƣơm 

trí tuệ, cầm cái thuẩn thiền định, chặn các mũi tên phiền não, ấy gọi là nội nhẫn. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  nên  tu  nhẫn  đối  với  các  phiền  não,  không  nên  dứt  kiết  sử,  vì 

sao?  Vì nếu dứt kiết sử, thì bị mất mát rất nhiều, bị rơi vào con đƣờng A-la-hán, 

không khác gì ngƣời mà các căn bại liệt.   Cho nên ngăn đỡ kiết sử mà không 

dứt.  Do tu nhẫn nhục, không theo kiết sử. 

 Hỏi:  Làm sao kiết sử chƣa đứt mà không theo nó đƣợc? 

 Ðáp:   Nhờ Chánh tƣ duy nên tuy có phiền não mà không theo nó. 

Lại nữa, nhờ tƣ duy quán sát tƣớng không, vô thƣờng, nên tuy có năm dục tốt 

đẹp, mà không sanh các kiết sử; ví nhƣ Quốc vƣơng có một đại thần, tự che dấu 

tội, không ngƣời nào biết.  Vua bảo:  “Ngƣơi hãy chọn lấy  một con dê béo  mà 

không có mỡ đem lại đây, nếu không đƣợc sẽ bắt tội ngƣơi”.  Vị đại thần có trí, 

cột một con dê lớn, khéo nuôi bằng cỏ, lúa, song mỗi ngày cho ba con chó sói 

đến khủng bố, dê tuy đƣợc nuôi béo mà không mỡ.  Khi dắt đến cho vua, vua sai 

ngƣời giết, quả là béo mà không mỡ.  Vua hỏi:  “Làm sao đƣợc nhƣ vậy?”  Ðại 

thần đáp lại việc trên.  Bồ-tát cũng nhƣ vậy, vì do thấy chó sói vô thƣờng, khổ, 

không, nên làm cho mỡ các kiết sử phải tiêu, mà thịt các công đức thì béo. 

Lại nữa, Bồ-tát do  vô lƣợng phƣớc báo công đức, nên tâm  đƣợc nhu nhuyến, 

các   kiết  sử  mỏng,  dễ  tu  nhẫn  nhục.   Ví  nhƣ  sƣ  tử  chúa  rống  ở  giữa  rừng,  có 

ngƣời trông thấy, cúi đầu cầu xin, thời nó thả cho đi, nhƣng cọp beo là vật nhỏ, 

thì không thể thả nhƣ vậy, vì sao?  Vì sƣ tử chúa là loài thú quý, có trí phân biệt , 

còn cọp beo là loài trùng hèn, không biết phân biệt.  Lại nhƣ quân bại trận, gặp 

đƣợc đại tƣớng thời sống, gặp phải tiểu binh thời chết. 

Lại nữa, Bồ-tát công đức trí tuệ lực quán sự sân nhuế có các điều xấu ác, quán 

sự nhẫn nhục có các thứ công đức, cho nên hay nhẫn các kiết sử. 

Lại nữa, tâm Bồ-tát có trí lực, hay dứt kiết sử, vì chúng sanh nên trụ lâu tại thế 

gian.  Biết kiết sử  là giặc, cho nên nhẫn mà không theo. Bồ-tát trói giặc kiết sử 

ấy  lại,  không  cho  phóng  túng,  mà  lo  tu  công  đức.   Ví  nhƣ  có  giặc,  vì  có  nhân 

duyên nên không giết, chỉ nhốt kỹ một nơi mà tự tu tập sự nghiệp. 

Lại nữa, Bồ-tát nhờ thật biết tƣớng các pháp, nên không cho các kiết sử là xấu, 

không cho các công đức là tốt, cho nên đối với kiết sử không sân, đối với công 

đức không ái.  Do trí lực ấy nên hay tu nhẫn nhục, nhƣ kệ nói: 

 “Bồ-tát đoạn trừ các bất thiện,  

 Cho đến vi tế, dứt không còn,  

 Phước đại công đức không có lượng,  

 Sự nghiệp tạo tác đều thành tựu.  

 Bồ-tát nhờ sức đại trí tuệ,  

 Nên các kiết sử không não hại.  

 Cho nên biết được các pháp tướng.  

 Sanh tử Niết-bàn một không hai.”  

Do các nhân duyên nhƣ vậy, tuy chƣa đắc đạo, mà có thể nhẫn đối với các pháp 

phiền não; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  đối  với  hết  thảy  pháp,  biết  là  một  tƣớng  không  hai.   Hết  thảy 

pháp đều là pháp có tƣớng khả thức, cho nên nói một.  Nhãn thức thức sắc cho 

đến ý thức thức pháp, ấy là pháp có tƣớng khả thức, cho nên nói một. 

Lại nữa, hết thảy pháp có tƣớng khả tri, cho nên nói một.  Khổ pháp trí, khổ tỷ trí 

(khổ loại trí), biết Khổ đế.  Tập pháp trí, tập tỷ trí, biết Tập đế.  Diệt pháp trí, diệt 

tỷ trí, biết Diệt đế.   Ðạo pháp trí, đạo tỷ trí, biết Ðạo đế.  Và thế trí thiện cũng biết 

đƣợc Khổ, Tập, Diệt, Ðạo và hƣ không, chẳng phải là trí duyên Diệt đế.  Ấy là 

pháp có tƣớng khả tri cho nên nói một. 

Lại  nữa,  hết  thảy  pháp  có  tƣớng  khả  duyên,  cho  nên  nói  một.    Nhãn  thức  và 

pháp tƣơng ƣng với nhãn thức duyên sắc, nhĩ thức, thiệt thức, thân thức cũng 

nhƣ vậy.  Ý thức và pháp tƣơng ƣng với ý thức cũng duyên nhãn, cũng duyên 

sắc, cũng duyên nhãn thức, cho đến duyên ý, duyên pháp,  duyên ý thức.   Hết 

thảy pháp có tƣớng khả duyên, cho nên nói một. 

Lại nữa, hết thảy pháp đều là một,  một lại có một  gọi là  hai, ba lần gọi là ba. 

Nhƣ vậy cho đến ngàn, vạn cũng đều là một mà giả gọi là ngàn, vạn. 

Lại nữa, hết thảy pháp có tƣớng, cho  nên nói một.  Do một tƣớng gọi là  một. 

Hết thảy vật gọi là pháp.  Hết thảy vật gọi là pháp, tƣớng của pháp gọi là một. 

Do vô lƣợng nhất môn nhƣ vậy, nên phá tƣớng khác, không đắm tƣớng một, ấy 

gọi là pháp nhẫn. 

Lại nữa, Bồ-tát quán hết thảy pháp là hai.  Thế nào là hai?  Hai là tƣớng trong và 

tƣớng ngoài.  Vì có tƣớng trong ngoài, nên tƣớng trong chẳng phải ngoài, tƣớng 

ngoài chẳng phải trong. 

Lại nữa, hết thảy pháp hữu tƣớng, vô tƣớng cho nên là hai.  Không, bất không; 

thƣờng, phi thƣờng; ngã, phi ngã; sắc, phi sắc; thấy đƣợc, không thấy đƣợc; có 

đối ngại, không đối ngại; hữu lậu, vô lậu; hữu vi, vô vi; tâm pháp, phi tâm pháp; 

tâm số pháp, phi tâm số pháp; pháp tƣơng ƣng với tâm, pháp không tƣơng ƣng 

với tâm.  Do vô lƣợng nhị môn nhƣ vậy, nên phá tƣớng một, không đắm tƣớng 

hai; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại nữa, Bồ-tát quán hết thảy pháp là ba.  Thƣợng, trung, hạ; thiện, bất thiện, vô 

ký;  có,  không,  chẳng  phải  có  chẳng  phải  không;  kiến  đế  đoạn,  tƣ  duy  đoạn, 

không đoạn; học, vô học, phi học phi vô học; quả báo, có quả báo, chẳng phải 

quả báo chẳng phải có quả báo.  Do vô lƣợng tam môn nhƣ vậy, nên phá tƣớng 

một, không đắm tuớng khác; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại nữa, Bồ-tát tuy chƣa đƣợc vô lậu đạo, kiết sử chƣa dứt, mà có thể tin Thánh 

pháp  vô lậu, và ba pháp ấn:  Một là pháp ấn: hết thảy pháp hữu vi sanh đều vô 

thƣờng.  Hai là pháp ấn: hết thảy pháp  vô ngã.  Ba là pháp ấn: Niết-bàn  chơn 

thật.  Bậc Hiền Thánh đắc đạo, tự đƣợc tự biết.  Bồ-tát tuy chƣa đắc đạo, mà có 

thể tin và thọ; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại  nữa,  đối  với  mƣời  bốn  pháp  nạn  vấn  không  đáp.   Có  thƣờng  hay  không 

thƣờng, v.v... quán sát không ngăn ngại, không mất trung đạo, hay nhẫn đƣợc 

pháp ấy; gọi là Pháp nhẫn.  Nhƣ có một Tỳ-kheo đối với mƣời bốn pháp nạn vấn 

ấy, tƣ duy quán sát, không thể thông đạt đƣợc nên tâm không nhẫn đƣợc, mới 

ôm y bát đi đến chỗ Phật, bạch Phật rằng:  “Phật có thể giải mƣời bốn nạn vấn 

này cho con, khiến cho con đƣợc hiểu rõ, thì con sẽ làm đệ tử, nếu không thể 

hiểu rõ, thì con sẽ đi tìm đạo khác”.   Phật dạy:  ”Ngƣời ngu!  Ông có từng ƣớc 

hẹn với Ta, nếu Ta đáp mƣời bốn nạn vấn thì ông làm đệ tử  Ta chăng?”  Tỳ-

kheo nói:  “Bạch Thế Tôn, không!”   Phật nói:   ”Ông là ngƣời ngu, sao nay lại nói 

nếu không đáp cho con, con sẽ không làm đệ tử?  Ta vì ngƣời già, bệnh, chết 

mà thuyết pháp tế độ cho họ.  Mƣời bốn nạn vấn ấy là pháp đấu tranh, không ích 

chi đến Chánh pháp, chỉ là hý luận, hỏi để làm chi?  Nếu đáp cho ông, tâm ông 

không rõ, đến chết vẫn không hiểu, vẫn không thoát đƣợc sanh, già, bệnh, chết. 

Ví nhƣ có ngƣời, thân bị tên độc, bà con mời thầy thuốc để rút mũi tên, ngƣời ấy 

bèn nói:  “Chƣa đƣợc rút mũi tên, trƣớc tiên phải nói cho tôi biết họ, tên, thân lý, 

cha mẹ, tuổi tác ngƣời bắn; tôi lại muốn biết mũi tên xuất từ núi nào, cây gì, lông 

gì, bịt nhọn mũi tên là ngƣời nào, làm bằng sắt gì, lại muốn biết chiếc cung làm 

bằng cây ở núi nào, sừng con chi, rồi lại muốn biết cây thuốc sanh ở chỗ nào, 

tên  chủng  loại  gì?   Những  việc  nhƣ  vậy  tôi  cần  biết  rõ  tất  cả,  sau  tôi  mới  cho 

ngƣời rút mũi tên và xức thuốc”.  Phật hỏi Tỳ-kheo:  “Ngƣời kia có thể cho biết 

hết  mọi  việc  ấy,  sau  mới  cho  rút  mũi  tên  ƣ?”   Tỳ-kheo  thƣa:   “Không  thể  biết 

đƣợc.   Nếu  chờ cho biết hết, thời đã  chết mất rồi!”   Phật  nói:   ”Ông cũng nhƣ 

vậy, bị mũi tên tà kiến, bôi thứ thuốc độc ái, đã thấm vào tâm ông, trƣớc vì mũi 

tên ấy nên làm đệ tử Ta, nhƣng nay lại không muốn nhổ mũi tên, chỉ muốn tìm 

biết hết thế gian là thƣờng hay vô thƣờng, hữu biên hay vô biên v.v... tìm biết 

chƣa đƣợc thì đã mất tuệ mạng, chết nhƣ súc sanh, tự rơi vào tối tăm!”  Tỳ-kheo 

hổ thẹn, biết sâu lời Phật, liền chứng đƣợc đạo quả A-la-hán. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  muốn  làm  ngƣời  Nhất  thiết  trí,  nên  suy  tìm  hết  thảy  pháp,  biết 

thật tƣớng của nó, đối trong mƣời bốn nạn vấn không trệ, không ngại, biết nó là 

bệnh nặng của tâm, nên thoát ra đƣợc, nhẫn đƣợc; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại  nữa,  Phật  pháp  thậm  thâm,  thanh  tịnh  vi  diệu,  diễn  bày  vô  lƣợng  các  thứ 

pháp  môn,  mà  có  thể  nhất  tâm  tín  thọ,  không  nghi,  không  hối;  ấy  gọi  là  Pháp 

nhẫn.  Nhƣ Phật đã dạy:  “Các pháp tuy không, cũng không đoạn, cũng không 

diệt.  Các pháp nhân duyên tƣơng tục sanh cũng chẳng phải thƣờng.   Các pháp 

tuy vô ngã, mà cũng không mất tội phƣớc.  Chỉ trong khoảnh khắc một niệm của 

tâm mà các pháp, các căn, các tuệ nơi thân chuyển diệt không ngừng, chẳng kịp 

đến niệm sau, cứ đổi mới sanh diệt, cũng không mất nghiệp nhân duyên của vô 

lƣợng  đời.   Tuy  trong  năm  uẩn,  mƣời  tám  giới,  mƣời  hai  nhập  đều  không,  vô 

ngã, mà chúng sanh vẫn  luân chuyển trong năm đƣờng chịu sanh  tử.   Ðối  với 

các  pháp thậm thâm vi diệu nhƣ vậy, tuy chƣa đắc Phật đạo, mà có thể tin thọ, 

không nghi, không hối; ấy là Pháp nhẫn. 

Lại nữa, A-la-hán, Bích-chi Phật vì sợ sanh tử xấu ác mà cầu vào Niết-bàn, còn 

Bồ-tát  tuy  chƣa  đƣợc  thành  Phật,  mà  muốn  cầu  Nhất  thiết  trí,  và  thƣơng  xót 

chúng sanh muốn phân biệt rõ ràng thật tƣớng các pháp.  Nhẫn đƣợc việc này, 

gọi là Pháp nhẫn. 

 Hỏi:  Làm sao quán đƣợc thật tƣớng các pháp? 

 Ðáp:   Quán các pháp không có tỳ vết, lỗ hổng, không thể phá, không thể hoại, ấy 

là thật tƣớng. 

 Hỏi:  Tất cả lời nói, đều có thể đáp, có thể phá, có thể hoại; tại sao lại nói không 

thể phá hoại, ấy là thật tƣớng? 

 Ðáp:   Vì các pháp không thể phá, nên trong Phật pháp tất cả đƣờng ngôn ngữ 

đều vƣợt qua, chỗ tâm đi qua đều dứt bặt, thƣờng bất sanh bất diệt, nhƣ tƣớng 

Niết-bàn,  vì  sao?   Vì  nếu  các  pháp  tƣớng  là  thật  có,  thời  lúc  sau  chẳng  nên 

không có, nếu các pháp trƣớc có mà nay không, tức là đoạn diệt. 

Lại nữa, các pháp chẳng phải là thƣờng, vì sao?  Vì nếu thƣờng tức không có 

tội, không có phƣớc, không có sát thƣơng, cũng không có thí cho mạng sống, 

cũng  không  có  lợi  ích  tu  hành,  cũng  không  triền  phƣợc,  không  giải  thoát,  thế 

gian là Niết-bàn.   Do nhân duyên nhƣ  vậy, các pháp chẳng  phải thƣờng.   Nếu 

các  pháp  là  vô  thƣờng  thời  là  đoạn  diệt,  cũng  không  có  tội,  không  có  phƣớc, 

cũng không thêm bớt, các nghiệp nhân duyên quả báo đều mất.  Do nhân duyên 

nhƣ vậy, các pháp chẳng phải vô thƣờng. 

 Hỏi:  Ông nói trong Phật pháp thƣờng cũng chẳng thật, vô thƣờng cũng chẳng 

thật,  sự  ấy  không  đúng,  vì  sao?   Vì  trong  Phật  pháp  thƣờng  cũng  thật,  vô 

thƣờng cũng thật.  Thƣờng là thƣờng duyên diệt đế, phi thƣờng thƣờng duyên 

diệt đế, chẳng thƣờng thƣờng duyên diệt đế, hƣ không, không sanh, không trụ, 

không diệt, ấy là tƣớng thƣờng.  Tƣớng vô thƣờng là, năm uẩn sanh, trụ, diệt là 

tƣớng vô thƣờng, vì sao ông nói thƣờng và vô thƣờng đều chẳng thật? 

 Ðáp:   Thánh nhân có hai lối nói:  1- Nói phƣơng tiện.  2- Nói thẳng.  Nói phƣơng 

tiện là vì ngƣời, vì nhân duyên.  Vì ngƣời là vì chúng sanh mà nói là thƣờng, là 

vô  thƣờng,  nhƣ  trong  đoạn  “Ðối  trị  Tất  Ðàn”  đã  nói:   “Nếu  nói  vô  thƣờng  là  vì 

muốn cứu chúng sanh khỏi đắm say trong cái vui ba cõi.  Phật suy nghĩ nên lấy 

pháp gì để khiến chúng sanh đƣợc xa lìa dục, cho nên mới nói các pháp là vô 

thƣờng”, nhƣ kệ nói: 

 “Nếu quán pháp vô sanh,  

 Ðối pháp sanh được lìa,  

 Nếu quán pháp vô vi,  

 Ðối hữu vi được lìa.”  

Thế nào là sanh?  Sanh là nhân duyên hòa hợp, vô thƣờng, không tự tại, thuộc 

nhân duyên, có tƣớng già, bệnh, chết, tƣớng hƣ dối, tƣớng phá hoại; ấy gọi là 

sanh.   Sanh  là  pháp  hữu  vi.   Nhƣ  trong  Ðối  trị  Tất  Ðàn  nói:   “Thƣờng  và  vô 

thƣờng đều chẳng phải là tƣớng thật, vì cả hai đều sai lầm”.  Nếu nói các pháp 

chẳng  phải  hữu  thƣờng,  chẳng  phải  vô  thƣờng,  ấy  là  lối  lý  luận  ngu  si,  vì  cớ 

sao?  Vì nếu chẳng phải có thời phá không,  nếu chẳng phải không thời phá có, 

nếu phá cả hai sự ấy, thì còn có pháp gì nữa để nói? 

 Hỏi:  Trong Phật pháp thƣờng nói không tƣớng, chẳng có chẳng không.   Không 

để trừ có, không không để ngăn không, ấy là chẳng có, chẳng không; sao lại cho 

là lý luận ngu si? 

 Ðáp:   Thật tƣớng chẳng phải có, chẳng phải không, theo trong Phật pháp nói là 

không lãnh thọ, không chấp trƣớc.  Còn chẳng phải  có,  chẳng phải không của 

ông nói là có lãnh thọ, có chấp trƣớc, nên cho là lý luận ngu si.  Nếu nói:  “Chẳng 

phải có, chẳng phải không” thế là có thể nói, có thể phá, là chỗ tâm sanh khởi, là 

chỗ đấu  tránh.  Phật pháp thời không nhƣ  vậy.  Tuy theo nhân duyên mà  nói:  

“chẳng phải có, chẳng phải không “  Nhƣng không sanh tâm chấp trƣớc, không 

sanh  tâm  chấp  trƣớc  nên  không  thể  hoại,  không  thể  phá.   Các  pháp  hoặc  hữu 

biên, hoặc vô biên, hoặc vừa hữu biên vừa vô biên, hoặc chẳng phải hữu biên 

vô biên, hoặc còn có đi sau khi chết, hoặc không còn có đi sau khi chết, hoặc 

vừa có đi vừa không đi sau khi chết, hoặc chẳng phải có đi chẳng phải không đi 

sau khi chết, thân xác là phần hồn, hoặc thân xác khác phần hồn khác, cũng nhƣ 

vậy,  đều  chẳng  thật.   Quán  các  pháp  theo  nhƣ  trong  sáu  mƣơi  hai  kiến  chấp 

cũng đều chẳng thật, khƣớc trừ hết thảy những điều nhƣ vậy, tin Phật pháp là 

tƣớng thanh tịnh bất hoại, tâm không hối hận, không lay chuyển; ấy gọi là Pháp 

nhẫn. 

Lại  nữa,  hữu  vô  nhị  biên,  quán  các  pháp  khi  sanh,  khi  trụ,  thời  là  tƣớng  hữu 

kiến.  Quán các pháp khi già, khi hoại thời là tƣớng vô kiến.  Chúng sanh trong 

ba cõi phần nhiều đắm trƣớc vào hai kiến đó.  Cả hai thứ pháp ấy hƣ dối không 

thật.  Hữu tƣớng thời chẳng phải vô, vì sao?  Vì nay không trƣớc có là rơi vào 

đoạn diệt, nếu đoạn diệt thời là không đúng. 

Lại nữa, hết thảy các pháp, do danh tự hoà hợp, nên mới gọi đó là có.  Do vậy, 

pháp do danh tự hoà hợp sanh là pháp chẳng thể có đƣợc (bất khả đắc). 

 Hỏi:  Pháp do danh tự hoà hợp sanh, tuy chẳng thể có đƣợc, song vẫn có danh 

tự hoà hợp? 

 Ðáp:   Nếu không có pháp, thì danh tự hoà hợp vì cái gì?  Thế ấy là không danh 

tự. 

Lại nữa, nếu các pháp thật có, thời không phải cần do tâm thức biết nên mới có, 

thế  thời  chẳng  phải  có.   Nhƣ  tƣớng  cứng  của  đất,  do  thân  căn,  thân  thức  biết 

nên mới có.  Nếu không có thân căn, thân thức biết thời không có tƣớng cứng. 

 Hỏi:   Thân  căn,  thân  thức,  hoặc  biết,  hoặc  không  biết,  thì  đất  vẫn  thƣờng  là 

tƣớng cứng? 

 Ðáp:  Ðó là do trƣớc đã tự biết có tƣớng ấy, hoặc do ngƣời khác nói mà biết là 

có tƣớng cứng.  Nếu trƣớc không tự biết, không nghe ngƣời nói, thời không có 

tƣớng cứng. 

Lại nữa, đất thƣờng là tƣớng cứng, thời không nên bỏ tƣớng đó, nhƣ sữa đặc, 

sáp ong, nhựa cây, gặp khí nóng tan ra thời bỏ tƣớng cứng mà trở thành tƣớng 

ƣớt; vàng, bạc, đồng, v.v... sắt cũng nhƣ vậy.  Nhƣ nƣớc là tƣớng lỏng ƣớt gặp 

khí  lạnh  thời  chuyển  thành  tƣớng  đặc  cứng.   Nhƣ  vậy,  các  thứ  đều  là  xả  bỏ 

tƣớng. 

Lại nữa, các luận nghị sƣ có thể khiến có thành không, khiến không thành có. 

Các bậc Hiền Thánh, ngƣời tọa thiền, có thể khiến đất thành nƣớc, nƣớc thành 

đất.  Nhƣ vậy, các pháp đều có thể chuyển đổi; nhƣ nói trong mƣời pháp nhất 

thiết nhập hoặc gọi mƣời biến xứ. 

Lại nữa, hữu kiến (chấp có) ấy phát sanh vì có tham dục, sân nhuế, ngu si, kiết 

phƣợc, đấu tránh cho nên chỗ nào sanh tham dục, sân nhuế v.v... ấy là không 

phải Phật pháp, vì sao?  Vì tƣớng của Phật pháp là lành, là trong sạch.  Do thế 

nên chẳng phải thật. 

Lại  nữa,  hết  thảy  pháp  có  hai  thứ:   Sắc  pháp  và  vô  sắc  pháp.   Sắc  pháp  thời 

phân tích cho đến cực vi, tan mất không còn gì, nhƣ đã nói trong chƣơng Ðàn 

Ba-la-mật đoạn phá  bác  về bố thí.   Vô sắc pháp  thì ngũ thức không  biết đƣợc, 

khi ý thức sanh, trụ, diệt, quán sát biết tâm có phần đoạn, có phần đoạn nên vô 

thƣờng,  vô  thƣờng   nên  không,   không  nên  chẳng  phải  có,  trong  khoảng  gảy 

móng tay có  đến  sáu mƣơi  thì (niệm, thời  gian rất ngắn) trong mỗi  thì, tâm có 

sanh diệt, do tƣơng tục sanh, nên biết ấy là tâm tham, ấy là tâm sân, ấy là tâm 

si, ấy là tâm tín, ấy là tâm thanh tịnh, trí tuệ, thiền định.  Hành giả quán tâm sanh 

rồi diệt nhƣ dòng nƣớc, nhƣ ngọn đèn; ấy là cửa ngõ đi vào không trí, vì sao? 

Vì nếu tâm một thời sanh, còn trong các thời khác diệt, thì tâm ấy nên là thƣờng, 

vì  sao?  Vì trong  thời gian tâm sanh rất  ngắn ấy không có diệt.  Nếu trong một 

thời ấy đã không có diệt, thời phải nên trƣớc sau đều không diệt. 

Lại nữa, Phật nói pháp hữu vi đều có ba tƣớng, nếu trong thời gian rất ngắn, chỉ 

sanh mà không diệt, thì đó không phải là pháp hữu vi.  Nếu trong thời gian rất 

ngắn tâm có sanh, trụ, diệt, thời vì sao chỉ trƣớc sanh mà sau diệt, chứ không 

trƣớc diệt mà sau sanh? 

Lại nữa, nếu trƣớc có tâm, sau có sanh thời tâm không cần đợi sanh, vì sao?  Vì 

trƣớc đã có tâm vậy.  Nếu trƣớc đã có sanh, thời sanh không còn sanh làm gì 

nữa.  Lại sanh và diệt tánh trái nhau, khi sanh thời không thể có diệt, khi diệt thời 

không thể có sanh.  Do lẽ đó, nhất thời cũng không thể có đƣợc.  Thế tức là vô 

sanh, nếu vô sanh thời vô trụ, vô diệt; nếu không sanh, trụ, diệt thời không tâm 

số pháp; không tâm số pháp, thời  không có các tâm  bất tƣơng ƣng hành, sắc 

pháp,  vô  sắc  pháp  đã  không  thời  vô  vi  pháp  cũng  không,  vì  cớ  sao?   Vì  nhân 

hữu vi nên có vô vi, nếu không có hữu vi thời không có vô vi. 

Lại  nữa,  thấy  pháp  có  tạo  tác  là  vô  thƣờng,  nên  biết  pháp  không  tạo  tác  là 

thƣờng.  Nếu nhƣ vậy, nay thấy pháp tạo tác phải là có pháp, thì pháp không tạo 

tác  phải  là  không  pháp.   Vì  thế  nên  pháp  “Thƣờng”  là  không  thể  có  đƣợc  (bất 

khả đắc). 

Lại nữa, ngoại đạo và đệ tử Phật, nói pháp “Thƣờng” có chỗ đồng nhau, có chỗ 

khác nhau.  Chỗ đồng là nhƣ nói hƣ không, Niết-bàn; chỗ khác là ngoại đạo nói 

có ngã, thời, phƣơng, vi trần, minh sơ.  Có đệ tử Phật nói, chẳng phải thƣờng 

xuyên diệt đế.  Lại nói pháp nhân duyên là thƣờng; pháp do nhân duyên sanh là 

vô thƣờng.  Trong Ðại thừa nói pháp thƣờng nhƣ nói pháp tánh, nhƣ nhƣ, chơn 

tế;  nhƣ  vậy  gọi  là  pháp  thƣờng.   Còn  nhƣ  hƣ  không,  Niết-bàn  thì  nhƣ  trong 

chƣơng Tán thán Bồ-tát trƣớc kia đã nói.  Thần, thời, phƣơng, vi trần, cũng nhƣ 

trƣớc đã nói.  Do vậy không nên nói các pháp là có. 

Nếu các pháp không, có hai thứ:  1- Thƣờng không.  2-  Ðoạn diệt nên không, 

hoặc trƣớc có nay không, hoặc nay có sau không, ấy là đoạn diệt.  Nếu vậy thời 

không  có  nhân  duyên,  không  nhân  duyên  thì  trong  một  vật  xuất  sanh  hết  thảy 

vật,  mà  cũng  có  thể  trong  một  vật  không  xuất  sanh  gì  hết.   Ðời  sau  cũng  nhƣ 

vậy.  Nếu dứt mất nhân duyên tội phƣớc thời không thể có sự giàu nghèo, sang 

hèn khác nhau và bị đọa vào trong ác đạo, súc sanh. 

Nếu nói thƣờng không, thời không có Khổ, Tập, Diệt, Ðạo.  Nếu không có Tứ đế, 

thời không có Pháp  bảo, thời không có  Tám đạo quả Hiền  Thánh.  Nếu không 

Pháp bảo, Tăng bảo, thời không có Phật bảo.  Nếu nhƣ vậy thời phá hoại Tam 

Bảo.  Lại nữa, nếu hết thảy pháp thật không, thời không có tội phƣớc, không có 

cha mẹ, cũng không có lễ nghĩa phép tắc thế gian, cũng không có thiện ác.  Vậy 

thời thiện ác đồng môn, thị phi nhất quán, hết thảy mọi vật đều không, nhƣ thấy 

trong mộng.  Nếu nói thật không, thì có lỗi nhƣ vậy, lời nói ấy ai mà tin đƣợc! 

Nếu  cho  rằng  vì  điên  đảo  nên  thấy  có,  vậy  sao  đang  khi  thấy  một  ngƣời  lại 

không thấy thành hai, ba, là vì nó thật không mà điên đảo thấy. 

Nếu không rơi vào hai kiến có, không ấy, thời biết đƣợc trung đạo thật tƣớng. 

Làm sao biết thật? 

Ðúng nhƣ điều đƣợc biết, đƣợc nói của hằng hà sa chƣ Phật Bồ-tát quá khứ; 

điều đƣợc biết, đƣợc nói của hằng hà sa chƣ Phật Bồ-tát vị lai; điều đƣợc biết, 

đƣợc  nói  của  hằng  hà  sa  chƣ  Phật  Bồ-tát  hiện  tại,  mà  sanh  lòng  tin  lớn  lao 

không nghi không hối, có sức tin lớn lao nên hay trì hay thọ; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại nữa, do sức thiền định nên tâm nhu nhuyến, thanh tịnh, và khi nghe đến thật 

tƣớng các pháp, tâm liền càng ứng hợp, tin chặt vào sâu, không nghi không hối. 

Vì cớ sao?  Nghi và hối là pháp hệ thuộc Dục giới, vì nó thô ác nên không dính 

vào trong tâm nhu nhuyến; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại nữa, do trí tuệ lực nên khi quán  hết thảy các pháp mà  không có một pháp 

khả đắc.  Nhẫn đƣợc, thọ đƣợc pháp ấy là không nghi, không hối; ấy gọi là Pháp 

nhẫn. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ rằng: “Hàng phàm phu vì cái độc vô minh nên đối  hết 

thảy các pháp chuyển thành tƣớng khác, phi thƣờng tƣởng thành thƣờng, khổ 

tƣởng thành vui, vô ngã tƣởng thành có ngã; không mà cho là có thật, phi hữu là 

hữu, hữu là phi hữu”.  Nhƣ vậy trong chủng chủng pháp chuyển thành ra tƣớng 

khác.  Ðƣợc trí tuệ Thánh hiền phá cái độc vô minh, biết rõ thật tƣớng các pháp, 

đƣợc có trí tuệ biết vô thƣờng, khổ, không, vô ngã, vứt bỏ không chấp trƣớc. 

Nhẫn đƣợc pháp  ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Lại nữa, quán hết thảy các pháp từ trƣớc đến nay thƣờng không, đời nay cũng 

không, tin đƣợc, thọ đƣợc Pháp ấy gọi là Pháp nhẫn. 

 Hỏi:  Nếu quán hết thảy các pháp từ trƣớc đến nay thƣờng không, đời nay cũng 

không, thế là ác tà kiến, sao lại nói là Pháp nhẫn? 

 Ðáp:   Nếu quán các pháp rốt ráo không, tâm thủ trƣớc không ấy, thời đó là ác tà 

kiến.  Nếu quán không mà không thủ trƣớc, không sanh tà kiến, thời đó là Pháp 

nhẫn, nhƣ kệ nói: 

 “Các pháp tánh thường không,  

 Tâm chẳng thủ trước không.  

 Nhẫn được pháp như vậy,  

 Là sơ tướng Phật đạo”.  

Nhƣ  vậy  các  cửa nhập  vào trí huệ, quán thật tƣớng  các  pháp, tâm không thối 

chuyển, không hối hận, không tùy theo các giác quán, cũng không lo buồn, đƣợc 

tự lợi lợi tha; ấy gọi là Pháp nhẫn. 

Pháp nhẫn ấy có ba thứ hành tƣớng thanh tịnh là:  Không thấy pháp nhẫn nhục, 

Không thấy thân mình, không thấy ngƣời nhục mạ; không hý luận các pháp, khi 

ấy gọi là pháp nhẫn thanh tịnh.  Vì lẽ đó, nói Bồ-tát khi trụ trong Bát-nhã Ba-la-

mật, có thể đƣợc nhẫn nhục Ba-la-mật, vì không lay động, không thối chuyển. 

Sao gọi là không lay động, không thối chuyển?  Nghĩa là không sanh sân giận, 

không  xuất  lời  ác,  thân  không  gây  ác,  tâm  không  nghi  hoặc.   Bồ-tát  biết  thật 

tƣớng Bát-nhãBa-la-mật, không xuất lời ác, thân không gây ác, tâm không nghi 

hoặc.  Nếu ngƣời đến mắng, hoặc làm đau đớn, giết hại, hết thảy đều nhẫn.  Do 

vậy, nên nói tâm trụ trong Bát-nhãBa-la-mật, thời có thể đầy đủ nhẫn nhục Ba-la-

mật. 







CHƢƠNG 25 

GIẢI THÍCH: TỲ-LÊ-GIA BA-LA-MẬT 

KINH:   Thân  tâm  tinh  tấn  không  giải  đãi,  nên  có  thể  đầy  đủ  Tỳ-lê-gia  (tinh  tấn) 

Ba-la-mật. 

LUẬN:  Hỏi:  Tinh tấn là gốc hết thảy các thiện pháp,  đáng phải ở đầu hết, nay 

cớ sao nó lại ở vào hàng thứ tƣ? 

 Ðáp:    Bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục  ở  thế  gian  thƣờng  có;  nhƣ  cái  đạo  nghĩa  giữa 

khách và chủ theo lẽ phải cung cấp cho nhau, đến nhƣ súc sanh cũng biết cách 

bố thí đó. Hoặc có  ngƣời  vì lý do này, lý do khác, cho nên  bố thí; hoặc  vì đời 

này, hoặc  vì đời sau, hoặc  vì đạo  cho nên bố thí mà không  cần tinh  tấn.   Còn 

nhƣ trì giới là vì thấy ngƣời làm ác, bị phép vua trị tội nên sợ hãi mà không dám 

làm quấy.  Hoặc sẵn có tánh thiện, nên không làm điều ác.  Hoặc có ngƣời nghe 

nói đời này làm ác, đời sau chịu tội mà sợ hãi, cho nên trì giới.  Hoặc có ngƣời 

nghe nói, do trì giới  mà  xa lìa đƣợc cảnh khổ, sanh, già, bệnh, chết, nên trong 

tâm sanh, miệng nói:  “Ta từ ngày nay không còn sát sanh”.  Nhƣ vậy, đó là giới, 

đâu cần có tinh tấn Ba-la-mật mới làm đƣợc ƣ? 

Nhƣ  trong  phép  nhẫn  nhục,  hoặc  bị  mắng,  bị  đánh,  bị  giết  mà  hoặc  vì  sợ  nên 

không đáp trả, hoặc vì sức kém, vì sợ tội lỗi, hoặc vì tu theo pháp thiện nhân, 

hoặc vì cầu đạo cho nên giữ yên lặng không đáp trả, đều là không cần phải có 

tinh tấn Ba-la-mật mới nhẫn đƣợc. 

Nay muốn đƣợc biết thật tƣớng các pháp,  phải thực hành Bát-nhã Ba-la-mật và 

nên tu hành thiền định.  Thiền định là cánh cửa trí tuệ chơn thật, trong ấy phải 

siêng tu tinh tấn, nhất tâm hành thiền. 

Lại nữa, bố thí, trì giới, nhẫn nhục là phƣớc đức lớn, đƣợc an ổn khoái lạc, có 

danh  dự  tốt,  muốn  gì  đƣợc  nấy.   Ðã  biết  đƣợc  mùi  vị  của  phƣớc  lợi  ấy,  nay 

muốn tinh tấn để tiếp tục có đƣợc thiền định, trí tuệ thắng diệu, thời ví nhƣ đào 

giếng, đã thấy bùn ƣớt, càng thêm tinh tấn, hy vọng chắc chắn có nƣớc, lại cũng 

nhƣ dùi lửa, đã thấy đƣợc khói, gắng sức gấp bội, chắc chắn thấy đƣợc lửa. 

Muốn thành Phật đạo, phàm có hai môn:  1-  Phƣớc đức, 2-  Trí tuệ.  Tu hành bố 

thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục,  là  môn  phƣớc  đức.   Ðại  Bát-nhã  Ba-la-mật  biết  thật 

tƣớng hết thảy các pháp là môn trí tuệ.  Bồ-tát nhập vào phƣớc đức môn thì trừ 

hết thảy tội, sở nguyện đều thỏa mãn.  Nếu không đƣợc thỏa mãn, là vì tội cấu 

ngăn che.  Bồ-tát nhập vào trí tuệ môn thời không chán ngán sanh tử, không ƣa 

vui Niết-bàn, vì hai việc là một.  Nay muốn xuất sanh Ðại Bát-nhã Ba-la-mật thì 

phải nhân nơi thiền định môn, và muốn có thiền định môn cần phải nhờ đến sức 

đại tinh tấn, vì cớ sao?  Vì ở Dục giới loạn tâm, không thể thấy đƣợc thật tƣớng 

của các pháp; ví nhƣ đèn ở giữa gió, ánh sáng không thể chiếu rõ vật, nhƣng 

đèn ở trong nhà kín, ánh sáng chắc chắn chiếu rõ đƣợc. 

Thiền định, trí tuệ ấy, không thể lấy phƣớc đức mà cầu đƣợc, cũng không phải 

quán chiếu sơ sài mà đƣợc, mà phải thậm thâm tinh cần gấp rút bám chặt không 

giải đãi, mới thành tựu đƣợc.  Nhƣ Phật từng nói dù cho huyết, thịt, mỡ, tủy kiệt 

hết, chỉ còn lại da, xƣơng, gân cũng không bỏ tinh tấn, thời nhƣ vậy mới đƣợc 

đƣợc thiền định, trí tuệ.  Ðƣợc hai việc này thời mọi việc đều thành.  Do vậy nên 

tinh tấn đứng vào thứ tƣ, làm căn bản cho thiền định, trí tuệ chơn thật.  Trong ba 

thứ đầu tuy đều có tinh tấn, nhƣng vì ít cho nên không nói. 

 Hỏi:  Có ngƣời nói:  “Chỉ thực hành bố thí, trì giới, nhẫn nhục là đƣợc đại phƣớc 

đức, khi đƣợc đại phƣớc đức thời sở nguyện đều thành tựu, thiền định, trí tuệ tự 

nhiên đến, vậy cần gì phải có tinh tấn Ba-la-mật? 

 Ðáp:   Phật đạo sâu xa khó đƣợc, tuy có sức bố thí, trì giới, nhẫn nhục, song cần 

phải có tinh tấn mới đƣợc thiền định sâu xa, trí tuệ chân thật và vô lƣợng Phật 

pháp.   Nếu không thực hành tinh tấn thời không sanh thiền định, khi thiền định 

không sanh thời cõi Phạm-thiên-vƣơng cũng không thể sanh đến đƣợc huống gì 

muốn cầu đƣợc Phật đạo ƣ?” 

Lại nữa, có ngƣời nhƣ Dân Ðại cƣ sĩ v.v... muốn đƣợc vô lƣợng phƣớc báu, thời 

đều đƣợc nhƣ ý.  Nhƣ vua Ðảnh Sanh làm vua cả bốn châu thiên hạ, trời mƣa 

xuống  bảy  báu  và  các  vật  cần  dùng,  lại  còn  đƣợc  trời  Ðế-thích  chia  chỗ  cho 

ngồi.  Tuy  có  phƣớc  aáy  nhƣng  không  thể  đắc  đạo.   Nhƣ  Tỳ-kheo  La-tần-châu 

tuy  chứng  đƣợc  đạo  quả  A-la-hán,  nhƣng  khi  đi  khất  thực  đến  bảy  ngày  mà 

không có đƣợc vật gì, đành phải mang bình bát không trở về, sau dùng lửa thiền 

định  tự  thiêu  thân  mà  vào  Niết-bàn.   Do  đó,  nên  biết  chẳng  phải  chỉ  có  sức 

phƣớc đức mà đắc đạo đƣợc.  Muốn thành Phật đạo, cần phải đại tinh tấn. 

 Hỏi:  Bồ-tát xem tinh tấn có lợi ích gì mà siêng tu, không giải đãi? 

 Ðáp:    Hết thảy đạo đức lợi ích đời này đời sau đều do tinh tấn mà có đƣợc. 

Lại nữa, nếu ngƣời muốn tự độ thân, còn phải cần kíp tinh tấn, huống chi Bồ-tát 

thệ nguyện muốn độ tất cả chúng sanh.  Nhƣ trong bài kệ tán thán tinh tấn nói: 

 “Người mà không tiếc thân,  

 Tâm trí tuệ quyết định,  

 Tinh tấn đúng như pháp.  

 Việc mong cầu không khó.  

 Như nông phu siêng làm,  

 Thu hoạch chắc đầy đủ,  

 Cũng như đi đường xa,  

 Siêng đi chắc mau đến.  

 Nếu được sanh cõi Trời,  

 Và được vui Niết-bàn,  

 Lý do được như vậy,  

 Ðều do sức tinh tấn..  

 Chẳng trời, chẳng vô nhân,  

 Tự làm nên tự được,  

 Ðâu phải người trí tuệ,  

 Mà không tự gắng sức?  

 Lửa ba cõi cháy bùng,  

 Ví như ngọn lửa lớn.  

 Người có trí quyết đoán,  

 Mới được thoát ra khỏi!  

 Do vậy nên Phật bảo 

 A-nan!  Phải tinh tấn!  

 Như vậy không giải đãi,  

 Ði thẳng đến Phâït đạo.  

 Mạnh mẽ mà siêng làm.  

 Ðào đất thông được suối,  

 Tinh tấn cũng như vậy,  

 Không gì không cầu được.  

 Như hành được đạo pháp,  

 Tinh tấn không giải đãi,  

 Chắc được vô lượng quả,  

 Báo ấy trọn không mất”.  

Lại nữa, pháp tinh tấn là căn bản của mọi điều thiện, có thể xuất sanh hết thảy 

các thiện đạo, cho đến đƣợc Vô thƣợng Chánh đẳng Bồ-đề, huống gì là lợi nhỏ! 

Tất cả đều từ tinh tấn, không phóng dật mà phát sanh. 

Lại nữa, tinh tấn có thể làm phát động phƣớc đức đời trƣớc, nhƣ mƣa thấm hạt 

giống, làm cho mọc mầm, đây cũng nhƣ vậy.  Tuy có phƣớc đức nhân duyên đời 

trƣớc, nếu không có tinh tấn thời không phát sanh đƣợc, cho nên đến cái lợi đời 

này còn không có đƣợc, huống chi đƣợc Phật đạo? 

Lại nữa, các đại Bồ-tát cứu vớt chúng sanh, phải chịu đủ thứ khổ, cho đến khổ 

trong địa ngục A-tỳ, tâm cũng không giải đãi; ấy là tinh tấn. 

Lại  nữa,  hết  thảy  mọi  sự,  nếu  không  tinh  tấn  thời  không  thành  đƣợc.   Ví  nhƣ 

thuốc xổ, lấy vị bả đậu làm chủ, nếu bỏ bả đậu thời không đủ để xổ.  Nhƣ vậy 

Bốn niệm xứ (ý chỉ), Bốn thần túc, Năm căn, Năm lực, Bảy giác chi, Tám chánh 

đạo, chắc chắn phải cần có tinh tấn; nếu không có tinh tấn thời mọi việc không 

thành.  Nhƣ giới chỉ có trong Tám chánh đạo, các chỗ khác không có; tín chỉ chỉ 

có trong Năm căn, Năm lực, các chỗ khác không có; còn tinh tấn thời không chỗ 

nào không có.  Tinh tấn tuy có khắp trong các pháp mà vẫn riêng tự có mặt sai 

khác; ví nhƣ vô minh sử tuy có khắp trong hết thảy các kiết sử, mà vẫn riêng có 

bất cọng vô minh. 

 Hỏi:  Bồ-tát muốn đƣợc hết thảy Phật pháp, muốn độ hết thảy chúng sanh, muốn 

diệt hết thảy phiền não, đều đƣợc nhƣ ý; sao còn phải tăng thêm tinh tấn  mới có 

thể đƣợc thành Phật; nhƣ đốm lửa nhỏ không thể đốt rừng lớn, phải có thế lửa 

tăng thêm mới có thể đốt tất cả? 

 Ðáp:   Bồ-tát từ khi sơ phát tâm, thệ nguyện sẽ độ hết thảy chúng sanh, làm cho 

họ đƣợc hoan lạc, thƣờng vì hết thảy, không tự tiếc thân, nếu tiếc thân thì không 

thể thành tựu các thieän pháp.  Do vậy phải tăng thêm tinh tấn. 

Lại nữa, Bồ-tát dùng đủ lý do qƣở trách tâm giải đãi, khiến mê say tinh tấn.  Ðám 

mây đen giải đãi che lấp ánh sáng trí tuệ, nuốt mất các công đức, tăng trƣởng 

điều bất thiện.  Ngƣời giải đãi lúc đầu tuy đƣợc vui nhỏ mà về sau thời bị khổ 

lớn.  Ví nhƣ đồ ăn có độc, lúc đầu tuy thơm ngon, mà lâu thời chết ngƣời.  Tâm 

giải đãi đốt cháy các công đức, ví nhƣ lửa lớn đốt cháy hết rừng cây hoang dã. 

Ngƣời giải đãi bị mất hết các công đức; ví nhƣ bị giặc cƣớp, không còn lại chút 

gì, nhƣ kệ nói: 

 “Ðáng được mà chẳng được,  

 Ðã được rồi lại mất,  

 Ðã tự khinh thân mình,  

 Mọi người cũng không kính.  

 Thường ở chỗ rất tối,  

 Không có các uy đức.  

 Pháp trí tuệ tôn quý,  

 Việc ấy mất vĩnh viễn.  

 Nghe các pháp diệu đạo,  

 Không thể giúp ích thân,  

 Các tội lỗi như thế,  

 Ðều do tâm giải đãi,  

 Tuy nghe pháp tăng ích,  

 Chẳng thể được tới trên,  

 Các tội lỗi như thế,  

 Ðều do tâm giải đãi,  

 Sanh nghiệp không tu lý,  

 Không được vào đạo pháp,  

 Các tội lỗi như thế,  

 Ðều do tâm giải đãi.  

 Bậc thượng trí bỏ xa,  

 Trung nhân thường lại gần,  

 Hạ ngu vì đó chìm,  

 Như heo ưa ở chuồng,  

 Nếu làm người ở đời,  

 Ba việc đều phế mất,  

 Dục lạc và tài vật,  

 Phước đức cũng mất luôn.  

 Nếu làm người xuất gia,  

 Thời không được hai việc,  

 Sanh Thiên và Niết-bàn,  

 Danh dự mất cả hai.  

 Những phế mất như vậy 

 Muốn biết lý do nó,  

 Trong hết thảy các giặc,  

 Không qua giặc giải đãi.  

 Vì có các tội ấy,  

 Không nên nuôi tâm nhác,  

 Hai Tỳ-kheo Mã, Tĩnh,  

 Giải đãi sa ác đạo,  

 Tuy thấy Phật nghe Pháp,  

 Cũng chẳng thoát khỏi được”.  

Quán các tội lỗi của giải đãi nhƣ vậy, mà tinh tấn đƣợc tăng trƣởng. 

Lại nữa, quán sát sự lợi ích của tinh tấn, thời biết cái lợi của đời này đời sau, 

Phật đạo hay Niết-bàn mà có đƣợc, là đều do tinh tấn. 

Lại nữa, Bồ-tát biết hết thảy các pháp đều là không, không có gì, nhƣng không 

chứng Niết-bàn, chỉ vì thƣơng xót chúng sanh, chứa nhóm các điều thiện, ấy là 

sức tinh tấn Ba-la-mật. 

Lại nữa, Bồ-tát chỉ là một ngƣời đơn độc không có bằng hữu, chỉ do sức phƣớc 

đức tinh tấn mà phá đƣợc Ma quân và giặc kiết sử, đƣợc thành Phật đạo.  Ðã 

đƣợc Phật đạo, đối với hết thảy các pháp thấy rõ là nhất tƣớng vô tƣớng, nó thật 

đều  là  không,  song  Bồ-tát  vì  chúng  sanh  mà  thuyết  các  danh  tự  về  các  pháp, 

dùng các phƣơng tiện khéo léo độ thoát chúng sanh khỏi khổ sanh, già, bệnh, 

chết.  Khi sắp diệt độ đem pháp thân (giáo pháp) trao cho Bồ-tát Di-lặc, Ðại Ca-

Diếp,  A-nan  v.v...  vậy  sau  vào  Kim-cang  tam-muội,  tự  làm  nát  thân  cốt  ra  nhƣ 

hạt cải để độ chúng sanh mà không rời bỏ sức tinh tấn. 

Lại nữa, nhƣ A-nan  vì các Tỳ-kheo nói  về Bảy giác ý, cho đến tinh tấn giác ý, 

Phật hỏi A-nan:  “Thầy nói tinh tấn giác ý ƣ?”  A-nan thƣa:  “Con nói tinh tấn giác 

ý”.  Nhƣ vậy ba lần hỏi ba lần đáp, Phật liền từ chỗ ngồi đứng dậy bảo A-nan: 

“Thầy  ƣa  thích  tu  hành  tinh  tấn  thì  không  việc  gì  không  đƣợc,  đƣợc  đến  Phật 

đạo, trọn đời không hƣ dối”. 

Do  các  nhân  duyên  nhƣ  vậy,  quán  xét  sự  lợi  ích  của  tinh  tấn  mà  đƣợc  tăng 

trƣởng lợi ích.  Và sự tinh tấn nhƣ vậy, có khi Phật nói là dục, có khi nói là tinh 

tấn,  có khi nói là không phóng dật.  Ví nhƣ ngƣời muốn đi xa, khi bắt đầu muốn 

đi, thế gọi là dục; cất bƣớc không ngừng, thế gọi là tinh tấn;  tự khuyến khích cố 

gắng, không để cho việc làm ngăn trở; thế gọi là không phóng dật.  Do vậy biết 

dục sanh ra tinh tấn, tinh tấn sanh ra không phóng dật, không phóng dật nên có 

thể sanh ra các pháp, cho đến khi chứng thành Phật đạo. 

Lại nữa, Bồ-tát nếu muốn thoát khỏi sanh, già, bệnh chết, muốn độ thoát chúng 

sanh, thì thƣờng phải tinh tấn, nhất tâm không phóng dật, cũng nhƣ ngƣời bƣng 

bát dầu đầy đi vào giữa đại chúng, nhờ hiện tiền nhất tâm không phóng dật, nên 

đƣợc sanh lợi lớn. Lại nhƣ tầng gác nghiêng, đƣờng hiểm, dây treo, ven núi rủ 

xuống, tại các chỗ hiểm ác đó, nhờ nhất tâm không phóng dật, nên thân đƣợc an 

ổn, đời này đƣợc sanh lợi lớn.  Cầu đạo mà tinh tấn cũng nhƣ vậy, nếu nhất tâm 

không phóng dật, thì sở nguyện đều đƣợc thành tựu. 

Lại nữa, ví nhƣ dòng nƣớc có thể làm vỡ đá lớn, tâm không phóng dật cũng nhƣ 

vậy, chuyên tu khéo léo, thƣờng hành không bỏ, thời có thể phá các núi kiết sử 

phiền não. 

Lại nữa, Bồ-tát có ba thứ suy nghĩ:  Nếu ta không làm thời không đƣợc quả báo; 

nếu ta không tự làm thời không từ ngƣời khác đƣa đến; nếu ta làm thì cuối cùng 

không mất.  Suy nghĩ nhƣ vậy rồi, nên quyết tâm tinh tấn vì Phật đạo mà chuyên 

tu, chứ không phóng dật.  Nhƣ một tiểu Tỳ-kheo tu hạnh A-lan-nhã, một mình ở 

trong rừng tọa Thiền mà sanh giải đãi, trong rừng có vị thần vốn là đệ tử Phật 

nhập vào trong xƣơng của một tử thi, nói bài kệ: 

 “Tiểu Tỳ-kheo trong rừng,  

 Vì sao sanh giải đãi,  

 Ngày đến nếu không sợ,  

 Ðêm lại đến như vầy”.  

Tỳ-kheo ấy sợ hãi ngồi dậy, trong tâm tự suy nghĩ , để đến nửa đêm lại ngủ, vị 

thần ấy lại đến hiện ra mƣời đầu, trong miệng tuôn lửa, răng vút nhƣ kiếm, mắt 

đỏ nhƣ lửa, ngoái lại nói và đi theo nắm vị Tỳ-kheo giải đãi ấy, nói:  “Ở chỗ này 

không nên giải đãi, sao lại làm vậy?” 

Bấy giờ vị Tỳ-kheo quá sợ, liền khởi tâm suy nghĩ đến việc đó, rồi chuyên tâm 

niệm pháp, chứng đƣợc đạo quả A-la-hán.  Ấy gọi sức tự cƣờng tinh tấn, không 

phóng dật, có thể đƣợc đạo quả. 

Lại nữa, sự tinh tấn ấy không tự tiếc thân mà tiếc quả báo.  Trong bốn oai nghi 

của thân là ngồi, nằm, đi, ở, thƣờng siêng tinh tấn, thà tự mất thân không bỏ đạo 

nghiệp.  Ví nhƣ bị lửa cháy, không dùng bình nƣớc để cứu, cốt làm sao để dập 

tắt lửa, chứ không tiếc cái bình.  Nhƣ vị thầy Tiên nhân dạy đệ tử bài kệ rằng: 

 “Tâm quyết định vui vẻ,  

 Như được quả báo lớn,  

 Như khi được toại nguyện,  

 Mới biết tối diệu này”.  

Do các nhân duyên nhƣ vậy, quán xét cái lợi của tinh tấn mà có thể làm cho sự 

tinh tấn tăng thêm. 

Lại nữa, Bồ-tát tu các khổ hạnh, nếu có ngƣời đến xin đầu, mắt, tủy, não, thời có 

thể cho hết, rồi tự nghĩ:  “Ta có sức nhẫn nhục, tinh tấn, trí huệ, phƣơng tiện, thế 

nhƣng  khi  chịu  sự  cắt  đầu  mắt  ấy  mà  vẫn  còn  thấy  đau  đớn,  huống  gì  chúng 

sanh ngu si, lẫn thẫn trong ba đƣờng ác.  Ta nên vì các chúng sanh ấy, siêng tu 

tinh tấn để sớm thành Phật đạo, cứu vớt chúng sanh. 

 (Hết cuốn 15 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 11

	CHƯƠNG 16

	GIẢI THÍCH:  XÁ-LỢI-PHẤT NHÂN DUYÊN





	CHƯƠNG 17

	GIẢI THÍCH:  ÐÀN BA-LA-MẬT





	CHƯƠNG 18

	GIẢI THÍCH:  TÁN THÁN ÐÀN BA-LA-MẬT





	CHƯƠNG 19

	GIẢI THÍCH:  TƯỚNG CỦA ÐÀN BA-LA-MẬT





	CHƯƠNG 20

	GIẢI THÍCH: ÐÀN BA-LA-MẬT PHÁP THÍ









	Cuốn 12

	Cuốn 13

	CHƯƠNG 21

	GIẢI THÍCH: THI BA-LA-MẬT





	Chương 22

	GIẢI THÍCH: NGHĨA CỦA GIỚI TƯỚNG





	CHƯƠNG 23

	GIẢI THÍCH: TÁN THÁN NGHĨA THI-LA BA-LA-MẬT









	Cuốn 14

	GIẢI THÍCH: THI-LA BA-LA-MẬT

	CHƯƠNG 24

	GIẢI THÍCH: SẰN-ÐỀ BA-LA-MẬT









	Cuốn 15

	GIẢI THÍCH: SẰN-ÐỀ BA-LA-MẬT PHÁP NHẪN

	CHƯƠNG 25

	GIẢI THÍCH: TỲ-LÊ-GIA BA-LA-MẬT












cover_image.jpg
DaiTriDoLuanl
Cuonll 15





